## حقيقة القولين

لأبي حامد محمد بن محمد الغزالي المتوفى سنة ٥٠٥هـ

دراسة وتحقيق الدكتور مسلّم بن محمد بن ماجد الدوسري قسم أصول الفقه \_ كلية الشريعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير خلقه أجمعين، نبينا محمد الهادي الأمين، وعلى آله وصحبه، ومن اهتدى بهداه إلى يوم الدين، وبعد:

فهذا كتاب (حقيقة القولين) للإمام أبي حامدٍ محمد بن محمد الغزالي، المتوفى سنة ٥٠٥هـ أقدمه بين يدي القارئ بعد أن يسر الله لي العثور على نسخه المخطوطة، مقيداً شكري لفضيلة شيخي الأستاذ الدكتور (فهد بن محمد السدحان) الذي أفدتُ منه عن مكان وجود النسخة الأولى للكتاب مصورة في مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض، وأوصلني الاطلاع عليها إلى النسخة الثانية للكتاب في مكتبة يني جامع باستانبول، ثم عثرتُ على نسخةٍ للكتاب استبعدتها فيما بعد مصورة في مكتبة بالرياض، وأصلها محفوظ في مصورة في مكتبة برنستون، وسيأتي تفصيل الكلام على هذه النسخ عند الكلام على هذه النسخ عند الكلام على هذا الكتاب.

وقد رأيتُ تقسيم عملي في هذا الكتاب إلى قسمين:

القسم الأول: مقدمة التحقيق، وتتضمن ثلاثة فصول:

الفصل الأول: المؤلف.

الفصل الثاني: الكتاب.

الفصل الثالث: منهجى في تحقيق الكتاب.

القسم الثاني: النص المحقق.

وقد ألحقت الكتاب بفهارس لمراجع التحقيق. والله أسأل أن ينفع بهذا العمل إنه سميعٌ مجيبٌ.

## القسم الأول: مقدمة التحقيق

وتتضمن ثلاثة فصول:

الفصل الأول: المؤلف.

الفصل الثاني: الكتاب.

الفصل الثالث: منهجي في تحقيق الكتاب.

# الفصل الأول: المؤلف

ويتضمن هذا الفصل ما يأتي:

أولاً: اسمه، ونسبه، وكنيته، ولقبه.

ثانياً: حياته ووفاته.

ثالثاً: شيوخه وتلاميذه.

رابعاً: مكانته وآثاره العلمية.

## أولاً: اسمه، ونسبه، وكنيته، ولقبه (١)

هو محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي الغزالي الشافعي، يكنى بأبى حامد، ويُلقّب بزين الدين، وحجة الإسلام.

ويرجع نسبه إلى طوس من بلاد خراسان، ويُقال (الغزّالي) بالتشديد، و (الغَزَالي) بالتخفيف.

فأما بالتشديد فنسبة إلى الغَزّال، والغَزّال منسوبٌ إلى غزل الصوف، وهو عمل والده.

وأما بالتخفيف فنسبةً إلى (غزالة) وهي قريةٌ من قرى طوس<sup>(٢)</sup>. ثانياً: حياته ووفاته (٦).

وُلد أبو حامد في سنة (٤٥٠هـ) وقيل في سنة (٤٥١هـ) في بلدة (الطابران)، وهي إحدى بلدتي مدينة طوس؛ إذ إن مدينة (طوس) تتألف من بلدتين هما (الطابران) و(نوْقان)(٤٠٠).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>۱) انظر: وفيات الأعيان (٢١٦/٤)، وسير أعلام النبلاء (٣٢٢/١٩ -٣٤٦)، وطبقات الشافعية الكبرى (١٩١/٦).

<sup>(</sup>٢) قال ابن خلكان في النسبة بالتخفيف: ((وهو خلاف المشهور، لكن هكذا قاله السمعاني في كتاب الإنساب)). وفيات الأعيان (٩٨/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: وفيات الأعيان (٢١٦/٤)، وسير أعلام النبلاء (٣٢٢/١٩ -٣٤٦)، وطبقات الشافعية الكبرى (١٩١/٦).

<sup>(</sup>٤) كانت مدينة (طوس) ثاني مدينة في خراسان بعد (نيسابور)، وقد دمر المغول هذه المدينة في سنة (٦١٧هـ) تدميراً لم تنهض منه بعد ذلك، ولكن نشأ فيها بعض العمارة حول قبر علي بن موسى الرضا وقبر هارون الرشيد، ثم ظهرت قريباً منها مدينة (مشهد)، وأصبحت مدينة كبيرة تحيط بها عدة قبورٌ منها قبر الغزالي إلى الشرق من قبر على بن موسى الرضا. انظر: معجم البلدان (٤٩/٤).

وكان أبوه رجلاً فقيراً صالحاً يقوم على غزل الصوف وبيعه في دكانه بطوس، وكان يتردد على مجالس أهل الفقه ومجالس أهل الوعظ، ويجدُ في الإحسان إليهم بما يمكنه، وكان رقيق القلب، كثير البكاء في مجالس الوعظ، وكان يسأل الله تعالى أن يرزقه ابناً ويجعله فقيها أو واعظاً، فاستجاب الله دعوتيه، فرزقه الله تعالى بأبي حامد الذي صار فقيها في زمانه، وبأخيه أحمد (۱) الذي صار واعظاً مؤثراً.

ولما حضرته الوفاة أوصى برعاية ابنيه إلى صديق له من أهل الخير، وأوصاه بالعناية بتعليمهما وأن يُنفق في ذلك ما خلّفه لهما، وقد فعل الوصي ذلك إلا أنه قد فني ما خلّفه أبوهما إذ كان نزراً يسيراً، فتعذر على الوصي القيام بقوتهما بعد ذلك لكونه رجلاً فقيراً أيضاً، فأرشدهما إلى أن يلجآ إلى مدرسة كأنهما من طلبة العلم فيحصل لهما القوت، ففعلا ذلك، وقد حكى الغزالي هذا بعد ذلك فقال: "طلبنا العلم لغير الله فأبى أن يكون إلا لله"(").

وكانت وفاته في قزوين سنة (٥٢٠هـ).

<sup>(</sup>۱) هو أبو الفتوح مجد الدين أحمد بن محمد بن محمد بن أحمد الغزالي، كان واعظاً مليح الوعظ، وقد كان من الفقهاء لكنه مال إلى الوعظ فغلب عليه، قام بالتدريس في المدرسة النظامية نيابةً عن أخيه أبي حامد لما ترك التدريس زهادةً فيه، وكان يميل إلى العزلة، ومن مؤلفاته: الذخيرة في علم البصيرة، ومختصر إحياء علوم الدين.

انظر: وفيات الأعيان (٩٧/١)، وطبقات الشافعية الكبرى (٦٠/٦)، والمنتظم (٢٦٠/٩)، والعبر (٤٥/٤)، وشذرات الذهب (٦٠/٤).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى (١٩٣/٦).

ولما رغب أبو حامد في طلب العلم قرأ طرفاً من الفقه في بلده، ثم سافر إلى جرجان فتتلمذ على بعض علمائها، فلما عاد إلى طوس قُطعت عليه الطريق، وكاد ما دوّنه من مذكراته وكتبه أن يضيع، ولم يكن قد حفظه بعد، فأخذ من ذلك الغزالي درساً قال فيه: "فلما وافيت طوس أقبلت على الاشتغال ثلاث سنين حتى حفظت جميع ما علّقته، وصرت بحيث لو قُطع على الطريق لم أتجرد من علمى)"().

ثم سافر إلى نيسابور، وهناك تتلمذ على إمام الحرمين أبي المعالي الجويني، ولازمه، وجد واجتهد حتى برع وتخرج، وكان من زملائه في الدراسة على إمام الحرمين: الكيا الهراسي، وأبو المظفر الخوافي (٢).

وبعد وفاة شيخه إمام الحرمين سنة (٤٧٨هـ) خرج الغزالي قاصداً الوزير نظام الملك وذلك في المعسكر، وهو ميدانٌ فسيحٌ بجوار نيسابور أقام فيه نظام الملك معسكره، فناظر الأئمة، ولقي التعظيم من نظام الملك.

ثم كلّفه نظام الملك في سنة (٤٨٤هـ) بالتدريس بالمدرسة النظامية ببغداد، ثم ترك التدريس وسلك طريق التزهد والانقطاع، ثم خرج إلى الحج في سنة (٤٨٩هـ)، وعاد فمرَّ بدمشق، ومنها رحل إلى بيت المقدس والخليل، ثم عاد إلى دمشق واعتكف بالمنارة الغربية من الجامع الأموى، وصحب في دمشق الفقيه نصر بن إبراهيم.

وفي سنة (٤٩٠هـ) رحل إلى خراسان ومرَّفي طريقه ببغداد وهنا اجتمع بالقاضي أبي بكر بن العربي، ونزل رباط أبي سعيد النيسابوري

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى (١٩٦/٦)، ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: وفيات الأعيان (٢١٧/٤)، وطبقات الشافعية الكبرى (١٩٦/٦).

المواجه لنظامية بغداد، ولكنه لم يستأنف التدريس بالنظامية، ولم يُقم طويلاً في بغداد، فمضى إلى خراسان، ودرّس بطوس مدةً في نظامية نيسابور بإلحاح من الوزير فخر الملك علي بن نظام الملك، ثم تدرك التدريس واشتغل بالعبادة، وآثر العزلة لأجلها، واتخذ إلى جوار بيته مدرسة للطلبة وخانقاه للصوفية، ولعل ذلك قد كان بعد مقتل فخر الملك على يد أحد الباطنية في سنة (٥٠٠هـ)، لكن حوادث الزمان من الأحداث السياسية والفتنة التي أحدثتها الباطنية، وضرورات المعاش ومهمات العيال كانت تحول بينه وبين مراده فتشوّش عليه صفو الخلوة.

واستمر على هذه الحال إلى أن وافته المنية في يوم الاثنين الرابع عشر من شهر جمادى الآخرة في سنة(٥٠٥هـ)، وذلك في مدينة طوس، ودُفن يظاهر قصية الطابران، ولم يُعقب إلا البنات(١).

### ثالثاً: شبوخه وتلاميذه.

الذي يُلحظ من تتبع سيرة أبي حامد أنه لم ينقطع عن الطلب والتلقي وذلك في مختلف العلوم، فسمع الحديث، وتلقى أصول الدين، ودرس أصول الفقه، والفقه، والخلاف، والمنطق، والفلسفة، والتصوف (٢)، ومن أبرز شيوخه:

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>١) انظر: المنتظم (١٦٨/٩ -١٧٠)، والبداية والنهاية (١٧٣/١٢)، وشنزرات النهب (١٠/٤)، والوافي بالوفيات (٢٧٤/١ -٢٧٧)، ومرآة الزمان (٣٩/٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: طبقات الشافعية الكبرى (١٩٦/٦ -٢٠٩).

## ۱ - أبو حامد الراذكاني<sup>(۱)</sup>.

وهو أحمد بن محمد الطوسي، قرأ عليه الغزالي شيئاً من الفقه في صباه قبل رحلته إلى إمام الحرمين (٢).

## ٢ - أبو القاسم الإسماعيلي (٣).

وهو: إسماعيل بن مسعدة بن إسماعيل بن الإمام أبي بكر أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل الإسماعيلي، من بيت العلم والفضل والرياسة، ولد سنة سبع وأربعمائة بجرجان، وكان صدراً رئيساً وعالماً كبيراً يعظ ويملى على فهم ودراية وديانة، جيد الفقه مليح الوعظ والنظم والنثر.

وُصف بأنه أوحد عصره وفريد وقته في الفقه والأدب والورع والزهد سمح جواد مراع لحقوق الفضلاء والغرباء والواردين، وله شعر وترسل وحُسن خطٍ.

سافر إلى كثيرٍ من البلاد مثل نيسابور والري وأصبهان ودخلها وروى الحديث بها، ودخل بغداد.

ولما دخلها دخل عليه الشيخ أبو إسحاق الشيرازي مسلماً، فقال الإسماعيلي: (لا أدري بأيهما أنا أشد فرحا بدخولي مدينة السلام أو رؤية الشيخ الإمام)، فاستحسن أهل بغداد قوله.

(٣) انظر: المنتظم (١٠/٩)، والعبر (٢٨٦/٣)، وطبقات الشافعية الكبرى (١٠/٩ - ٢٩٤/٤)، وشذرات الذهب (٣٥٤/٣).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>۱) (راذكان) براء مهملة ثم ألف ساكنة ثم ذال معجمة مفتوحة ثم كاف ثم ألف ثم نون، من قرى طوس، خرج منها جماعة وافرة من أهل العلم ويقال إن الوزير نظام الملك كان منها. انظر: معجم البلدان (۱۳/۳).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى (٢٨٦/٤).

وقد لقيه أبو حامد الغزالي في جرجان لما سافر إليها، وعلَّق عنه (التعليقة) في الفقه. وكانت وفاته بجرجان سنة (٤٧٧هـ).

## ٣ - إمام الحرمين أبو المعالى الجويني (١).

وهو: أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني، وُلد في (جوين) بلدة في نواحي نيسابور سنة (١٩هـ)، ورحل إلى بغداد، ثم إلى مكة، فالمدينة، فأفتى ودرس، ثم عاد إلى نيسابور ودرس في المدرسة النظامية، وقد قيل: إنه أعلم المتأخرين من أصحاب الشافعي، ومن مؤلفاته: البرهان، والتلخيص، والورقات، وكلها في أصول الفقه، وغياث الأمم والتياث الظلم، ومغيث الخلق، ونهاية المطلب في الفقه، والشامل في أصول الدين.

وقد قدم إليه الغزالي في نيسابور في رفقة جماعة من الطلبة من مدينة طوس، فلازمه، وكان من زملائه في الدراسة عليه الكيا الهراسي، وأبو المظفر الخوافي.

وكانت وفاته بنيسابور سنة (٤٧٨هـ).

## ٤ - الفارَمَذي (۲).

وهو: أبو علي الفضل بن محمد الفارمذي الخراساني الواعظ، والفارَمَذي نسبةً إلى (فارَمَذ) وهي إحدى قرى مدينة طوس، وُلد سنة (٤٠٧هـ)، وكان زاهداً متصوفاً، سمع من أبي عبدالله بن باكويه وأبي

ع ٢ ٢ حجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>۱) انظر: وفيات الأعيان (۱۲۷/۳ -۱۲۷)، وطبقات الشافعية الكبرى (۲۲۹/۳ - ۲۲۹)، وطبقات الشافعية للأسنوي (۲۰۹/۱ -۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: العبر (٢٨٨/٣)، وسير أعلام النبلاء (٥٦٥/١٨)، وطبقات الشافعية الكبرى (٢٥٥/١)، وشذرات الذهب (٣٥٥/٣).

منصور عبدالقاهر البغدادي المتكلم وأبي حسان المزكي وطائفة، وصحب القشيري، وأخذ في الاجتهاد البالغ، وكان له قبولٌ في الوعظ، وكان نظام الملك يتغالى فيه.

صحبه الغزالي بنيسابور وأخذ عنه التصوف، وكانت وفاته بطوس سنة (٤٧٧هـ).

## o - نصر المقدسي (١).

وهو: أبو الفتح، نصر بن إبراهيم بن نصر بن إبراهيم بن داود النابلسي المقدسي، الفقيه الشافعي، صاحب التصانيف والأمالي، إمام محدّث زاهد ولد قبل سنة عشر وأربع مئة بنابلس، وارتحل إلى دمشق قبل الثلاثين، ثم رحل إلى صور، وبيت المقدس، وغزة، وآمد بديار بكر، وميافارقين، ومكة، وبغداد، وسمع في كل منها من شيوخ كثيرين كالدارمي وسليم الرازي، وتتلمذ عليه خلق من أشهرهم القاضي أبي بكر ابن العربي، وحدّث عنه خلق كثيرين من أشهرهم الخطيب البغدادي، وله مؤلفات منها: الحجة على تارك المحجة، والتهذيب في المذهب، والكافي في المذهب، والكافي في المذهب، والانتخاب.

وكان أبو حامد الغزالي بعد أن عاد إلى دمشق من رحلته إلى القدس والخليل قد لحق بالشيخ نصر المقدسي بدمشق وتفقه عليه وناظره في جامع دمشق.

وكانت وفاة الشيخ أبي الفتح في يوم الثلاثاء تاسع المحرم سنة وكانت وفاة الشيخ أبي الفتح في يوم الثلاثاء تاسع المحرم سنة

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>۱) انظر: العبر (۳۲۹/۳)، وسير أعلام النبلاء (۱۳٦/۱۹ -۱٤۳)، وطبقات الشافعية الكبرى (۳۵۱/۵ -۳۵۳)، وشذرات الذهب (۳۹۲،۳۹۵/۳).

## ٦ - أبو الفتيان الرؤاسي (١).

وهو: أبو الفتيان، عمر بن عبد الكريم بن سعدويه بن مهمت الدهستاني الرواسي، الشيخ الإمام الحافظ المكثر الجوال، وُلد بدهستان سنة (٢٨هه)، وطوّف في طلب الحديث كثيراً من البلدان كخراسان، وحران، والحرمين، والعراق، ومصر، والشام، والسواحل، وحديث خلق كثيرٌ ومنهم بعض شيوخه كالخطيب البغدادي، ونصر المقدسي، وعندما خرج في آخر عمره من نيسابور إلى طوس لقيه الغزالي بطوس فأنزله عنده وأكرمه، وحديث عنه، وصحّع عليه الصحيحين.

وكانت وفاته بسرخس وهو في طريقه إلى مرو سنة (٥٠٣هـ).

وأما تلاميذ أبي حامد الغزالي فهم كثير، ويشير إلى هذا قول القاضي أبي بكرٍ ابن العربي: ((رأيته - يعني الغزالي - ببغداد يحضر مجلس درسه نحو أربعمائة عمامة من أكابر الناس وأفاضلهم يأخذون عنه العلم)) (۲)، ومن أشهر هؤلاء:

الأصولي الفقيه، كان متبحراً في علي بن محمد (ت٥١٨هـ)، الأصولي الفقيه، كان متبحراً في علوم شتى، وكانت له شخصيته المستقلة وآراؤه الخاصة التي تدل على انفكاكه عن ربقة التقليد، تتلمذ على كبار أئمة عصره كأبي الوفاء ابن عقيل، والكيا الهراسي، وأبي بكر الشاشي، وتتلمذ على

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>۱) انظر: العبر (٦/٤)، وسير أعلام النبلاء (٣١٧/١٩ -٣١٩)، وتذكرة الحفاظ (ص١٢٣٧ - ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب (١٣/٤).

أبي حامد الغزالي، واقتفى أثره في بذل وقته لطلاب العلم، وخلفه على تدريس كتابه (الإحياء) بعد وفاة الغزالي.

من مؤلفاته: الوجيز، والأوسط، والوصول إلى الأصول، وكلها في أصول الفقه (١).

- ٧ الرازي، أبو طالب عبد الكريم بن علي بن أبي طالب (ت٢٢٥هـ)، كان إماماً صالحاً حسن السيرة، سكن هراة مدة، وسمع ببغداد، وجال الآفاق، وحدّث، وتفقه على الغزالي والكيا الهراسي وغيرهما، وقد قيل: إنه كان يحفظ كتاب (الإحياء) للغزالي).
- " الهرغي، أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن تومرت البربري المصمودي (ت٥٢٢هـ)، فقية أصولي زاهد، رحل من السوس من أقصى المغرب شاباً إلى المشرق، فحج، وتفقه، وحصل أطرافاً من العلم، وأخذ عن إلكيا الهراسي وأبي حامد الغزالي وأبي بكر الطرطوشي، وكان أمّاراً بالمعروف نهّاءً عن المنكر، قوي النفس شجاعاً مهيباً، غاوياً في الرياسة والظهور، خرج بالمغرب وادعى أنه علويٌ حسنيٌ، وأنه المهدي، فتبعه خلقٌ فملكوا المدائن وقهروا الملوك، وألّف عقيدة سماها

<sup>(</sup>۱) انظر: المنتظم (۲۰۰۹)، وطبقات الشافعية الكبرى (۳۰/٦)، وشدرات الذهب (۱۱/٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: وطبقات الشافعية الكبرى (۱۷۹/۷)، وطبقات الشافعية لابن قاضي شهبة (۲) انظر: وطبقات الشافعية الكبرى (۳۰۷،۳۰۸).

بالمرشدة، حمل عليها أتباعه، وسماهم بالموحدين، وكان جل ما يدعو إليه من الاعتقاد على رأي الأشعري (١).

- السلمي، أبو الحسن علي بن المسلّم بن محمد، جمال الإسلام (ت٥٣٣هـ)، أصوليّ، فقيه ورضيّ، عالمّ بالتفسير، وأحد مشايخ الشام الأعلام، تفقه على جماعة منهم الفقيه نصر المقدسي شيخ الغزالي وأعاد له، وتفقه على الغزالي نفسه، حيث لازمه مدة بقائه في دمشق، وقال عنه الغزالي: "خلفت بالشام شاباً إنْ عاش كان له شأن "، تولى التدريس بحلقة الغزالي مدة، ثم ولي تدريس الأمينية، وله مصنفات في الفقه والتفسير، وكان يعقد مجلس التذكير ويظهر السنة ويرد على المخالفين، ومن مؤلفاته: أحكام الخناثي ".
- -الدينوري، أبو الحسن علي بن المطهر بن مكي بن مقالاص (ت٥٣٣هـ)، كان من كبار تلامذة أبي حامد الغزالي في الفقه (٣).
- 7 ابن الرزّان أبو منصور سعيد بن محمد بن عمر الشافعي، البغدادي (ت٥٣٩هـ)، شيخ الشافعية، تفقه على جماعة منهم أبو سعد المتولى وأبو بكر الشاشى وأبو حامد الغزالى وإلكيا

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>۱) انظر: سير أعلام النبلاء (۱۹/۱۹ -٥٥٢)، وطبقات الشافعية الكبرى (١٠٩/٦ - ١٠٩/١).

<sup>(</sup>۲) انظر: سير أعلام النبلاء (۳۱/۲۰ -۳۳)، وطبقات الشافعية الكبرى (۲۳۵/۷)، وطبقات الشافعية لابن قاضى شهبة (۳۰۸،۳۰۷/۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٢٣٧/٧).

الهراسي وأسعد الميهني، وصارت إليه رئاسة المذهب، وتولى تدريس النظامية مدةً ثم عُزل (١).

- البلنسي، أبو الحسن سعد الخيربن محمد بن سهل بن سعد الأنصاري الأنصاري الأندلسي، التاجر، الشيخ الإمام المحدث المتقن الجوال الرحّال (ت٥٤١هـ)، سار من الأندلس إلى إقليم الصين، ولذا كان يُكتب: الأندلسي الصيني، وكان من الفقهاء العلماء، استقر ببغداد، وتفقه على الغزالي، وحدّث عنه خلقٌ منهم ابن عساكر وابن السمعاني وابن الجوزي (٢).
- ٨ -الجيلي، أبو عبد الله شافع بن عبد الرشيد بن القاسم (ت٥٤١هـ)، تفقه على إلكيا الهراسي وأبي حامد الغزالي، وكان من أئمة الفقهاء، وله بجامع المنصورة حلقة للمناظرة بحضرها الفقهاء كل جمعة (٣).
- ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله الأندلسي الإشبيلي المالكي (ت٥٤٣هـ)، كان أبوه أبو محمد من كبار أصحاب أبي محمد بن حزم الظاهري بخلاف ابنه القاضي أبي بكر فإنه منافر لابن حزم، ارتحل مع أبيه من الأندلس فدخلا بغداد ودمشق وبيت المقدس وسمعا من جماعة من العلماء، وتفقه أبو بكر على أبي حامد الغزالي وقرأ عليه من العلماء، وتفقه أبو بكر على أبي حامد الغزالي وقرأ عليه

<sup>(</sup>۱) انظر: سير أعلام النبلاء (۱۲۹/۲۰)، وطبقات الشافعية الكبرى (۹۳/۷)، وطبقات الشافعية لابن قاضى شهبة (۳۰٤/۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: سير أعلام النبلاء (١٥٩/٢٠)، وطبقات الشافعية الكبرى (٩٠/٧).

<sup>(</sup>٣) طبقات الشافعية الكبرى (١٠١/٧).

جملةً من كتبه، وعلى الفقيه أبي بكر الشاشي، ورجع إلى الأندلس بعد وفاة أبيه.

صنف في الحديث والفقه والأصول وعلوم القرآن والأدب والنحو والتواريخ، ومن مؤلفاته: عارضة الأحوذي في شرح جامع الترمذي، وأحكام القرآن، وكتاب الأصناف في الفقه، وكتاب أمهات المسائل، وكتاب نزهة الناظر، وكتاب ستر العورة، وكتاب المحصول في الأصول، وغوامض النحويين، وغيرها، وكانت وفاته بفاس(۱).

- الرقي، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن نبهان بن محرز الغنوي (ت٥٤٣هـ)، تفقه على الغزالي والشاشي، وكتب الكثير من تصانيف الغزالي (٢).
- 11 القاضي البهوني، أبو نصر أحمد بن عبد الله بن عبد الرحمن بن عبد الله بن شمر الخمقري (ت350هـ)، من أهل بهونة إحدى قرى خمس من قرى مرو، تفقه على أسعد الميهني وأبي بكر السمعاني، وتفقه بطوس أيضاً على أبي حامد الغزالي، وكان إماماً فاضلاً متفنناً مناظراً عارفاً بالأدب واللغة (7).
- ۱۲ النيسابوري، أبو سعيد محمد بن يحيى بن منصور (ت٥٤٨هـ)، كان إماماً مناظراً زاهداً، تتلمذ على الغزالي وتفقه وبه

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) انظر: سير أعلام النبلاء (۱۹۷/۲۰ -۲۰۳)، ووفيات الأعيان (۲۸۹/۱)، والديباج المذهب (ص۲۸۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: المنتظم (١٣٤/١٠)، وطبقات الشافعية الكبرى (٣٦/٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٢٠/٦).

عُرف، وانتهت إليه رئاسة الفقهاء بنيسابور، رحل الفقهاء من النواحي للأخذ عنه واشتهر اسمه، ودرّس بنظامية نيسابور، وصنّف في المذهب والخلاف، ومن مؤلفاته: المحيط في شرح الوسيط، والإنصاف في مسائل الخلاف، مات مقتولاً على يد الغز (۱).

- 17 -الموصلي، أبو عبد الله الحسين بن نصر بن محمد بن حسين بن محمد بن حسين بن محمد بن خميس الجهني الكعبي الشافعي (ت٥٥٢هـ)، إمامٌ فاضلٌ من أهل الموصل، قدم بغداد فتفقه بها على الغزالي وغيره، وحدّث بها، ومن مؤلفاته: منهج التوحيد، وتحريم الغيبة، وأخبار المنامات (٢).
- 14 النوقاني، أبو سعد، محمد بن أسعد بن محمد، الملقب بالسديد (ت٥٥٦هـ)، تفقه على الغزالي، ومات مقتولاً في حادثة الغز بمشهد على بن موسى الرضا (٣).
- العطاري، أبو منصور مجد الدين محمد بن أسعد بن محمد بن الحسين الطوسي الشافعي (ت ٥٧٣هـ)، كان فقيها أصوليا واعظاً فصيحاً عالماً بالخلاف، تفقه بمرو على ابن السمعاني، وبطوس على أبي حامد الغزالي، وبمرو الروذ على البغوي، وسمع منه كتابيه (معالم التنزيل) و (شرح السنة) وكتبهما،

<sup>(</sup>۱) انظر: طبقات الشافعية الكبرى (۲٥/۷) وطبقات الشافعية لابن قاضي شهبة (۲۰/۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: سير أعلام النبلاء (٢٩١/٢٠)، وطبقات الشافعية الكبرى (٨١/٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٩٤/٦).

واشتغل ببخارى على العلامة برهان الدين عبد العزيز بن مازة الحنفي، وقدم أذربيجان والجزيرة ووعظ وازدحم عليه الناس لحسن تذكيره، وكانت وفاته في تبريز (۱).

- 17 -الجاواني، أبو سعيد محمد بن علي بن عبد الله بن أحمد بن حمدان الكردي الحلوي العراقي، ينتسب إلى (جاوان)، وهي قبيلة من الأكراد سكنوا الحلة، تفقه ببغداد على الغزالي والشاشي وإلكيا الهراسي، وحدّت بكتاب (إلجام العوام) للغزالي عنه، وقرأ المقامات على مؤلفها الحريري، كان مولده في سنة (٤٦٨هـ) ولا تُعلم سنة وفاته (٢٠).
- 1۷ -العراقي، أبو عبد الله، محمد بن علي بن عبد الله العراقي البغدادي، تفقه على الغزالي والشاشي وإلكيا الهراسي، وبقى إلى ما بعد سنة (٥٤٠هـ) (٣).
- 1۸ -ابن حمویه، أبو الحسن، علي بن محمد بن حمویه بن محمد بن أبي عبد الله الصوفي، صحب الإمام أبا حامد الغزالي بطوس وتفقه علیه، ولم أطلع على سنة وفاته (٤٠).
- 19 -الطنزي، أبو عبد الله، مروان بن علي بن سلامة بن مروان، نسبةً إلى (طنزة)، وهي قرية من ديار بكر، ورد بغداد، وتفقه على الغزالي والشاشي، ثم عاد إلى بلده واتصل بالملك زنكي

۲۲۲ مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (٥٤٠،٥٣٩/٢٠)، وطبقات الشافعية الكبرى (٩٢/٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: طبقات الشافعية الكبرى (١٥٢/٦)، ١٥٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: طبقات الشافعية الكبرى (١٥٣/٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٢٣٠/٧).

ابن آق سنقر صاحب الموصل وصار وزيراً له، وحدّث، روى عنه الحافظ ابن عساكر وغيره، وكانت وفاته بعد سنة (٥٤٠هـ)(١).

## رابعاً: مكانته وآثاره العلمية:

يتمتع الغزالي بمكانة عالية بين علماء عصره والعصور التالية، حيث برع في كثيرٍ من العلوم لاسيما علم الفقه، وأصوله، والمنطق، والجدل، والخلاف، وصار مقصداً لكثيرٍ من طلبة العلم، وقد مرَّ بنا وصف التزاحم على مجلس درسه ببغداد، ومرَّ بنا أن نظام الملك قد دعاه إلى التدريس بنظامية بغداد، وألح عليه فخر الملك بالتدريس بنظامية نيسابور، وهذا دليلُ تقدير لمكانته العلمية.

ومن الواضح الجلي إسهام الغزالي في التأليف في مختلف الفنون والعلوم، وانتشار مؤلفاته بين طلبة العلم أمرٌ ظاهرٌ معلوم، بل أصبحت مؤلفاته تدرس في المدارس في وقته، وشاهد ذلك أن الغزالي دخل يوماً المدرسة الأمينية في دمشق، فوجد المدرس يقول: "قال الغزالي" وهو يُدرّس من كلامه ").

وبعد وفاة الغزالي حظيت مؤلفاته بالعناية من العلماء وطلاب العلم، فانكب عليها الكثيرون دراسة وشرحاً واختصاراً وتعليقاً، وصار جزء كبيرٌ منها من المصادر المهمة في فنونها.

ومن دلائل ما وصل إليه الغزالي من مكانة ما تظاهر في كلام العلماء من الثناء عليه، فيقول شيخه إمام الحرمين عنه: "الغزالي بحرّ

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>١) انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٢٩٥/٧).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية الكبرى (١٩٩/٦).

مغدق "() ويقول عنه تلميذه محمد بن يحيى النيسابوري: "الغزالي هو الشافعي الثاني "() ويقول عنه ابن النجار: "إمام الفقهاء على الإطلاق، ومجتهد زمانه، ومن اتفقت الطوائف على تبجيله وتعظيمه وتوقيره وتكريمه "(). وقال عنه ابن السبكي: "جامع أشتات العلوم، والمبرّز في المنقول منها والمفهوم () ().

وأما آثاره العلمية فهي ناطقة بغزير علمه ودقيق فهمه وحسن نظره، وقد تنوعت في شتى العلوم والفنون، وضيق المقام يدعو إلى الاختصار في ذكر هذه الآثار دون الإطالة بالتفصيل الذي ليس بغاية، لاسيما مع وجود الكفاية والإغناء بجهود سابقة لبعض الباحثين والعلماء (٥)، ومن أبرز هذه المؤلفات (٢):

- ١ إحياء علوم الدين.
- ٢ الاقتصادية الاعتقاد.
- ٣ إلجام العوام عن علم الكلام.
- ٤ الإملاء على مشكل الإحياء.
  - ٥ أيها الولد.

٤ ٣ ٢ \_\_\_\_\_ مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى (٢٠٢/٦).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (٢١٦/٦).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق (١٩١/٦).

<sup>(</sup>٥) من أبرز هذه الجهود ما قام به الدكتور عبد الرحمن بدوي في كتابه (مؤلفات الغزالي).

<sup>(</sup>٦) انظر: مؤلفات الغزالي للدكتور عبد الرحمن بدوي ، ومقدمة الدراسة لكتاب أساس القياس للغزالي.

- ٦ بداية الهداية.
- ٧ تهافت الفلاسفة.
- ٨ جواب المسائل الأربع التي سألها الباطنية بهمدان.
  - ٩ جواهر القرآن.
  - ١٠ الدرة الفاخرة في كشف علوم الآخرة.
    - ١١ الاستدراج.
- ۱۲ فضائح الباطنية، وقد يسمى بـ (الـرد علـى الباطنيـة) أو (المستظهري).
  - ١٣ فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة.
    - ١٤ القسطاس المستقيم.
    - ١٥ محك النظر في المنطق.
      - ١٦ مشكاة الأنوار.
- ۱۷ المضنون به على غير أهله، ويسمى (الأجوبة الغزالية في المسائل الأخروية).
  - ١٨ المعارف العقلية.
  - ١٩ معيار العلم في المنطق.
    - ٢٠ مقاصد الفلاسفة.
  - ٢١ المقصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى.
    - ٢٢ المنقذ من الضلال.
      - ٢٣ منهاج العابدين.
        - ٢٤ ميزان العمل.
    - ٢٥ القانون الكلى في التأويل.

740 \_\_\_\_\_

- ٢٦ نصيحة الملوك.
- ٢٧ الرسالة الوعظية.
- ٢٨ الرسالة اللدنية.
- ٣٠ الوجيز في الفقه.
- ٣١ المنتخل في الجدل.
- ٣٢ البسيط في الفقه.
- ٣٣ خلاصة المختصر في الفقه.
- ٣٤ غاية الغور في دراية الدور.
- ٣٥ غور الدور في المسألة السريجية.
  - ٣٦ الوسيط في الفقه.
  - ٣٧ المنخول في أصول الفقه.
- ٣٨ شفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل ومسالك التعليل.
  - ٣٩ المستصفى.
  - ٤٠ أساس القياس.
  - ٤١ حقيقة القولين، وهو الكتاب الذي معنا.

على أنه من المهم أن نشير هنا إلى أن للعزالي كتابين في أصول الفقه ذكرهما الغزالي نفسه، ولكن لم يُعلم من حالهما سوى ما ذكره الغزالي عنهما:

أولهما: كتاب (تهذيب الأصول)، فقد ذكره الغزالي في كتابه (المستصفى) حيث قال: (فاقترحَ عليَّ طائفةٌ من محصلي علم الفقه تصنيفاً في أصول الفقه، أصرف العناية فيه إلى التلفيق بين الترتيب والتحقيق وإلى التوسط بين الإخلال والإملال، على وجه يقع في الفهم

٣٣٦ \_\_\_\_\_ مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

دون كتاب (تهذيب الأصول) لميله إلى الاستقصاء والاستكثار، وفوق كتاب (المنخول) لميله إلى الإيجاز والاختصار (().

ثانيهما: كتاب في (مسألة تصويب المجتهدين)، وقد ذكره الغزالي في كتابه (حقيقة القولين) حيث قال: (ومسألة (تصويب المجتهدين) كتبتها مفردة مستوفاة بدمشق، فإنها التمسها أهل تلك البلدة، وليس يمكن تطويل الكلام الآن بإعادتها) (٢).

وقد أشكل على الدكتور عبد الرحمن بدوي أمر هذا الكتاب: هل هو كتابٌ مستقلٌ، أو أنه مجرد فصلٍ في أحد كتاب الغزالي في أصول الفقه ؟ (٣). وفيما أوردناه هنا من نقلٍ من كتاب (حقيقة القولين) إزالةٌ لهذا الإشكال.

ويجدر التنبيه إلى أن الدكتور محمد الأشقر قد ذكر في تحقيقه لكتاب المستصفى أن إحدى نسخ الكتاب وهي نسخة (تشستربتي) قد ورد فيها إضافة فصل من المؤلف في حدود عشر ورقات، تكلم فيها الغزالي عن موضوع التصويب والتخطئة، أضافها الغزالي إلى الكتاب بعد انتشار نسخه، قلتُ: فلعل الغزالي قد كتبها مفردة في أول الأمر، ثم رأى ضمها إلى ما يناسب موضوعها ضمن مباحث الاجتهاد من كتاب المستصفى.

\_

<sup>(</sup>۱) المستصفى (٤/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: (ص٣١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: مؤلفات الغزالي (ص١٢٦).

# الفصل الثاني: الكتاب

ويتضمن هذا الفصل ما يأتي:

أولاً: نسخ الكتاب المخطوطة ونماذج منها.

ثانياً: تحقيق اسم الكتاب، ونسبته إلى المؤلف.

ثالثاً: سبب تأليف الكتاب، وموضوعه، ومحتوياته.

رابعاً: قيمة الكتاب وأثره.

### أولاً: نسخ الكتاب المخطوطة.

بعد البحث عن نسخ هذا الكتاب في مظانها عثرت على ثلاث نسخ له، وهي على النحو الآتي:

النسخة الأولى: نسخة مكتبة الأوقاف بحلب (العثمانية)، ويقع الكتاب ضمن مجموع في هذه المكتبة برقم (٦٤٣) أوله كتاب (تنزيه الأنبياء)، ويقع كتابنا من الصفحة رقم (١٧١) إلى الصفحة رقم (٢٠٣)، وهي آخر ورقة في المجموع، وهو مصور في مكتبة الأمير سلمان في جامعة الملك سعود برقم (٥/٥١٣م ص).

### ووصفها كالآتي:

ناسخها: ورد في فهرس المكتبات الوقفية بحلب أن ناسخ هذا الكتباب هو: إسحاق بن محمود بن بلكون بن أبي الفياض الشابرخواستي البرجردي.

تاريخ النسخ: ورد في فهرس المكتبات الوقفية بحلب أن تاريخ نسخ هذا الكتاب سنة ٦٤٦هـ.

### نوع الخط: نسخ.

عدد اللوحات: ٣٣ لوحة، تمثل ٦٣ صفحة.

عدد الأسطرية كل صفحة: ١٧ سطراً.

متوسط عدد الكلمات في كل سطر: ١٠ كلمات.

وقد ورد في صفحة العنوان: كتاب القول في حقيقة القولين، تصنيف الشيخ الإمام الأوحد، فريد العصر، حجة الإسلام، أبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي، قدّس الله روحه ونوّر ضريحه.

وورد في صفحة العنوان أيضاً هذه الفائدة: ((رجلٌ طُوالٌ من قومٍ طُوال، بالضم صفة الواحد وبالكسر صفة الجماعة)).

وورد هذا البيت: بما أهجرك لا أدري ....... لساني فيك لا يجري وورد على صفحة العنوان أيضاً: الحمد لله، أنهى هذه الرسالة مطابقة سائلاً لمؤلفها من الله الرحمة وجزيل الثواب إبراهيم من الملا أحمد بن الملا محمد الشهير بابن الملا المحدّث الأثري المقدسي الحلبي، لطف الله بهم وغفر لهم أجمعين ... في تاسع عشر جمادى الأولى سنة لطف الله بهم وغشرين وألف.

أول هذه النسخة: "بسم الله الرحمن الرحيم، قال الشيخ الإمام حجة الإسلام أبو حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي، رحمة الله عليه: أحمد الله سبحانه وتعالى أولاً وأصلي على رسوله المصطفى ثانياً وأشتغل بإجابتك إلى ما اقترحته على ثالثاً..."

وفي آخر هذه النسخة ورد: "تم القول في حقيقة القولين والحمد لله وحده، وصلواته على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً".

والملحوظ على هذه النسخة أنها نسخة كاملة للكتاب، وقد قوبلت على أصلها وصححت بعض عباراتها، ورُوجعت من بعض العلماء كما سبق، وهي في الغالب خالية من الأخطاء اللغوية، ومن التحريف والسقط، كما أنها قريبة من عصر المؤلف، ولهذا كله جعلتها نسخة الأصل، ورمزت لها بالرمز (أ).

النسخة الثانية: نسخة مكتبة يني جامع باستانبول، ويقع الكتاب ضمن مجموع في هذه المكتبة برقم (٨٦٥)، ويقع كتابنا من الصفحة رقم (٧٥) إلى الصفحة رقم (٩٨)، وهي آخر ورقة في المجموع، وبعدها مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

ورقة بها بعض الكتابات والتعليقات المتضمنة لتأريخ بعض الحوادث أكثرها باللغة الفارسية وفيها بعض العبارات باللغة العربية.

#### ووصفها كالآتي:

ناسخها: لم أستطع التعرف على اسم الناسخ، لعدم وجود ما يدل عليه.

تاريخ النسخ: لم يتبين لي تاريخ نسخ هذه النسخة، لكن يوجد في آخر هذه النسخة تمليك يدل على أنه نُسخت قبل عام (١٥٤هـ)، فقد ورد في آخرها: (انتقل هذا الكتاب إلى ملك العبد الفقير المدين أبو الفرج بن أسدس أبو الفرج سنة أربع وخمسون وستمائة).

#### نوع الخط: نسخ.

عدد اللوحات: ٢٤ لوحة، تمثل ٤٧ صفحة.

متوسط عدد الأسطر في كل صفحة: ١٦ سطراً.

متوسط عدد الكلمات في كل سطر: ٧ كلمات.

وقد ورد في صفحة العنوان: كتاب حقيقة القولين، تصنيف الشيخ الإمام الأجل، حجة الإسلام، زين الدين أبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي، قدّس الله روحه ونوّر ضريحه.

أول هذه النسخة: "بسم الله الرحمن الرحيم، قال الشيخ الإمام حجة الإسلام أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي، قدّس الله روحه: أحمد الله سبحانه وتعالى أولاً وأصلي على رسوله المصطفى ثانياً وأشتغل بإجابتك إلى ما اقترحته عليّ ثالثاً...".

وورد في آخرها: (ولكن فيما ذكرناه كفايةٌ للمتأمل، والحمد لله وحده، وصلواته على خير خلقه، محمدٍ وآله وصحبه، رحم الله من نظر مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

فيه وأهدى كاتبه كلمة رحمة يتصدق بها عليه وعلى جميع المسلمين، خدمة المولى الأجل المالك المنعم شرف الدين حرسه الله وأبقاه".

والملحوظ على هذه النسخة أنها نسخة مصححة فيما يبدو، وخالية من الأخطاء اللغوية، ومن التحريف والسقط، كما أنها قريبة من عصر المؤلف كما يبدو من تاريخ تملكها، إلا أن هذه النسخة مع جودتها وقف الناسخ عن إكمالها، والذي يظهر أن سبب ذلك يرجع إلى إيهام عبارة الغزالي، حيث قال: (وهذا القدر كافٍ للمنصف في الكشف عن حقيقة القولين ومعانيه وأقسامه، فلنقتصر على هذا، وإنْ أمكن تطويل هذا القسم الأخير بإيراد أسئلة وإشكالات والانفصال عنها، ولكن فيما ذكرناه كفاية للمتأمل إن شاء الله تعالى).

ثم شرع في موضوع آخر ينبني على ما سبق فقال: "القول في مسألة البسملة، وبيان أنه هل يجوز إثبات كونها قرآناً من أول السور بالظن أو طريقه القطع والتواتر فقط ؟).

فربما ظن الناسخ أن كلام الغزالي في كتابه قد انتهى عند النص الأول حيث أوهمت عبارته ذلك، وظن أن النص الثاني ابتداء كتابٍ أو رسالةٍ أخرى خاصةً وأنه بدأه بقوله (القول في البسملة).

ولاشك عندي أن النص الثاني تابعٌ لأصل الكتاب، وذلك لأن الغزالي نفسه قد أحال في كتابه (المستصفى) على ما ورد بعد هذا النص وعزاه إلى كتابه (حقيقة القولين) حيث قال: (فدل أن الاجتهاد لا يتطرق إلى أصل القرآن، أما ما هو من القرآن وهو مكتوبٌ بخطه فالاجتهاد فيه يتطرق إلى تعيين موضعه، وأنه من القرآن مرة أو مرات، وقد أوردنا أدلة ذلك في كتاب (حقيقة القولين) وتأويل ما طعن به على

الشافعي رحمه الله من ترديده القول في هذه المسألة ((()) وتلك الأدلة ، وذلك التأويل إنما أورده الغزالي في آخر كتابه (حقيقة القولين).

وقد اعتمدت على هذه النسخة في المقابلة ورمزت لها بالرمز (ب). النسخة الثالثة: نسخة مكتبة برنستون، برقم (٤٣٥٨).

#### ووصفها كالآتي:

ناسخها: لم أستطع التعرف على اسم الناسخ، لعدم وجود ما يدل عليه.

تاريخ النسخ: لم يتبين لي تاريخ نسخ هذه النسخة، لكن يوجد في أول ورقة من هذه النسخة ما يشير إلى أنها نُسخت عام (٨٧٣هـ)، فقد ورد فيها بعد عنوان الكتاب واسم المؤلف: (في نوبة الفقير... حمزة سنة ٨٧٣).

#### نوع الخط: نسخ.

عدد اللوحات: ٢٦ لوحة، تمثل ٥٠ صفحة.

عدد الأسطر في كل صفحة: ١٥ سطراً.

متوسط عدد الكلمات في كل سطر: ٨ كلمات.

وقد ورد في صفحة العنوان بخطٍ غير واضح: كتاب حقيقة القولين، للغزالي، رحمه الله تعالى.

وأسفل من تلك العبارة كُتبت العبارة نفسها بخطٍ واضح مع زيادة العبارة التي سبق ذكرها وهي: ((في نوبة الفقير... حمزة سنة ٨٧٣).

Y 20 \_

<sup>(</sup>۱) المستصفى (۲۲/۲) بتحقيق الدكتور حمزة زهير حافظ. مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

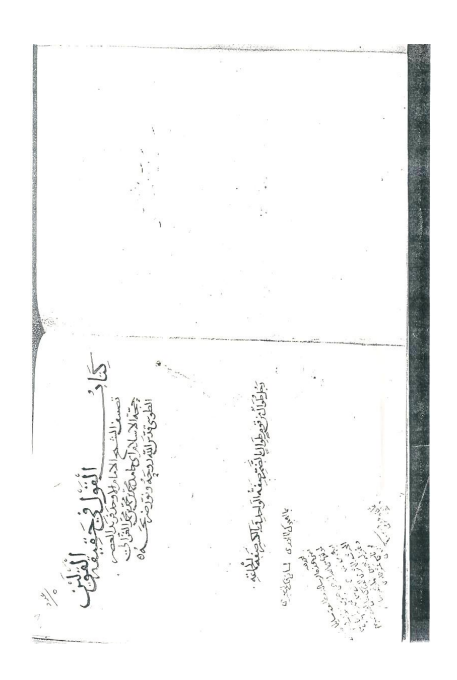
أول هذه النسخة: "بسم الله الرحمن الرحيم، أحمد الله سبحانه وتعالى أولاً وأصلي على رسوله المصطفى ثانياً وأشتغل بإجابتك إلى ما اقترحته ثالثاً...)

وفي آخر هذه النسخة: "تمت حقيقة القولين برسم... الجناب العالي المولوي القاضوي العلائي المدرس بصفد المحروسة، أعاد الله على المسلمين من بركاته وصالح دعواته).

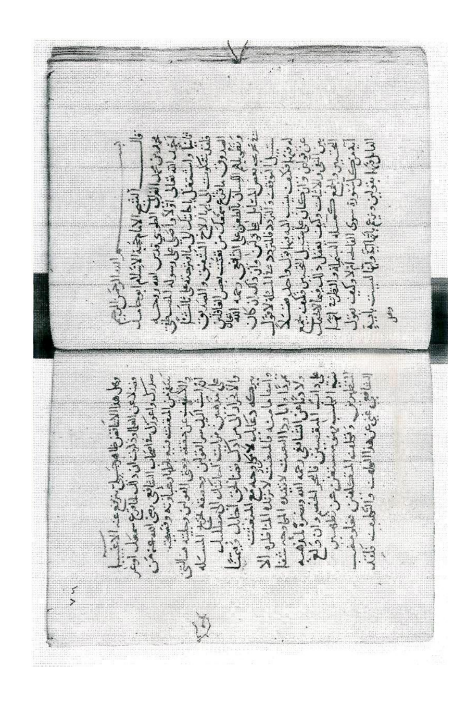
والملحوظ على هذه النسخة أن أمرها غريبٌ؛ فهي نسخةٌ مليئة بالأخطاء اللغوية والإملائية، وفيها حذفٌ لكثيرٍ من العبارات، وتقديمٌ وتأخير في كثيرٍ من المواضع، مما حصل معه اختلال المعنى، وفيها زيادة عباراتٍ أو كلماتٍ في بعض المواضع، وجملة هذه الملحوظات لا أبالغ إن قلتُ ترد في كل جملةٍ من جمل هذه النسخة.

وعلى كل حالٍ فهي تتفق مع النسخة الأولى في الموضع الذي تنتهيان إليه، إلا أن في هذه النسخة نقصاً من وسطها بمقدار (١٠) لوحات، أي فيما يُقارب عشرين صفحة، والغريب أن الكلم متصل في هذه النسخة، ولا يوجد ما يُجوّز انتقال نظر الناسخ، إلا أن اختلال المعنى ظاهر، وهذا أمرٌ عسر عليَّ تعليله في عمل الناسخ.

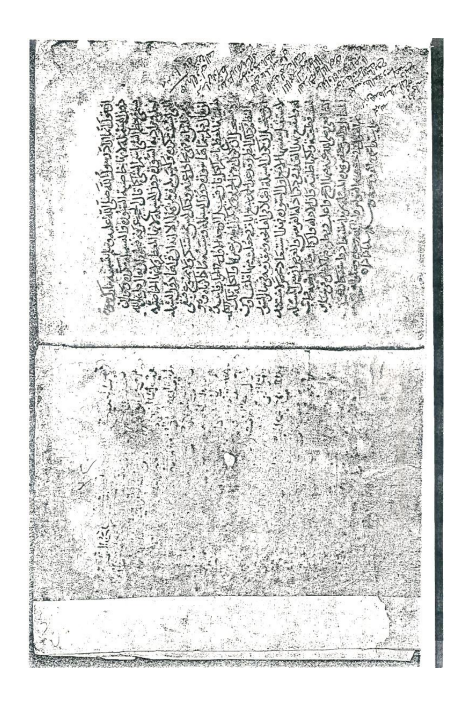
ونظراً لعدم الاستفادة المرجوة من هذه النسخة فقد استبعدتها، لاسيما وأن النسخة الثانية تغني عنها في المقابلة في الجزء الذي تتفق فيه مع النسخة (أ).



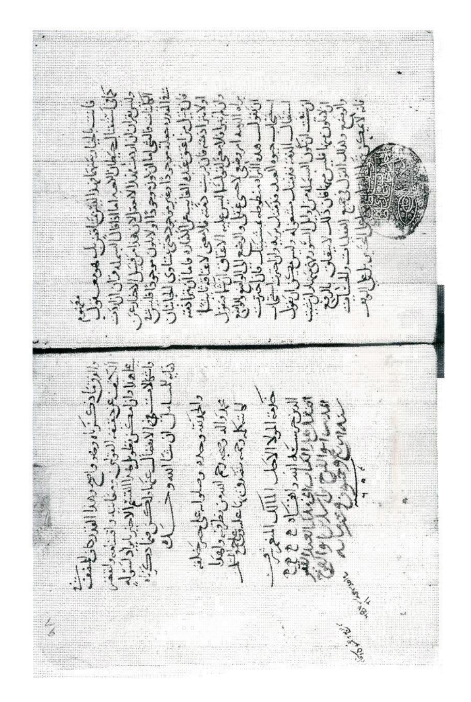
صفحة الغلاف من النسخة (أ)



الورقة الأولى من النسخة ٠ب)



الورقة الأخيرة من النسخة (أ)



الورقة الأخيرة من النسخة (ب)

### ثانياً: تحقيق اسم الكتاب، ونسبته إلى المؤلف.

اسم الكتاب (حقيقة القولين)، وهذا متقررٌ من خلال ما جاء يق وصف النسخ الخطية للكتاب، ويتأكد ذلك من خلال الأمور الآتية:

- ا أن المؤلف قد أشار إلى هذه التسمية في خاتمة كتابه حيث قال: (( تم القول في حقيقة القولين، والحمد لله وحده، وصلواته على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً)(().
- ٢ أنه قد ورد اسم الكتاب بتمامه في صفحة العنوان في كل من نسخة مكتبة يني جامع، ونسخة مكتبة برنستون، وأما النسخة التي جعلتها أصلاً هنا فقد ورد على صفحة العنوان فيها كما سبق (كتاب القول في حقيقة القولين)، ولعل زيادة عبارة (القول في) اجتهاد من الناسخ أخذها من كلام المؤلف الذي سبق في قوله: "تم القول في حقيقة القولين".
- ٣ أن بعض المؤلفين قد أحال على هذا الكتاب باسمه الذي ذكرناه، ومن أولئك: السيوطي، حيث قال: ( قال الغزالي في كتاب حقيقة القولين...) (٢).
- أن أصحاب التراجم وأهل العناية بمؤلفات العلماء قد ذكروا
   هذا الكتاب بهذا الاسم منسوباً إلى الغزالي، ومن أولئك ابن
   خلكان (٣)، وحاجى خليفة (٤)، وغيرهما (٥).

(٢) الرد على من أخلد إلى الأرض (ص٩١).

<sup>(</sup>١) خاتمة النسخة (أ) (٢٠٢/أ).

<sup>(</sup>٣) انظر: وفيات الأعيان (٢١٨/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: كشف الظنون (١٠٤/١).

<sup>(</sup>٥) انظر: مؤلفات الغزالي (ص٢١٢).

ويجدر التنبيه هنا إلى أن الدكتور عبد الرحمن بدوي قد ذكر أن لغزالي كتاباً بعنوان (حقيقة القرآن)، واعتمد في هذا على ما ورد من تسمية الكتاب في إحدى نسخ كتاب (المستصفى) والمطبوعة بالمطبعة الأميرية ببولاق، وأشكل عليه أمر هذا الكتاب؛ حيث ذكره الغزالي وهو يتحدث عن مسألة البسملة وهل هي من القرآن؟ بقوله: "وقد أوردنا أدلة ذلك في كتاب حقيقة القرآن"، ووجه الإشكال: أن الغزالي كثيراً ما يستعمل كلمة (كتاب) للدلالة على فصلٍ أو قسم آخر من كتاب آخر من كتبه أو في الكتاب نفسه، لكن الفقرة التي وردت في (المستصفى) في (حقيقة القرآن) مقدراها نصف صفحة، بحيث لا يُعقل أن يشير إليها بلفظ (كتاب) إلا مع التجوز الشديد ".

وهذا الكلام والتحليل الذي ساقه الدكتور عبد الرحمن بدوي مبني في أساسه على تحريف لاسم الكتاب وقع فيه الناسخ، فإذا أدركنا أن اسم الكتاب (حقيقة القرآن) تحريف من اسمه الصحيح (حقيقة القولين) زال الإشكال الذي حار معه الدكتور.

كما أن الدكتور عبد الرحمن بدوي قد ذكر كتاباً آخر للغزالي ضمن قسم (الكتب المجهولة) بعنوان (بيان القولين للشافعي)<sup>(7)</sup>، وأحال فيه إلى ما أورده ابن السبكي في طبقاته (أنه والمرتضى في (إتحاف

\_\_\_\_\_ ۲٥۲

<sup>(</sup>١) المستصفى (١٠٥/١) الطبعة الأميرية ببولاق.

<sup>(</sup>٢) انظر: مؤلفات الغزالي (ص٢١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: مؤلفات الغزالي (ص٣٩٤).

<sup>.(117/2)(2)</sup> 

السادة المتقين) (۱) وأرجع القارئ إلى ما ذكره في كتاب (حقيقة القولين)، ونحن إذا أدركنا أنهما كتابٌ واحدٌ عبّر ابن السبكي والمرتضى عن عنوانه بما يدل على مضمونه فإنه يزول هذا الإشكال.

كما أنه يجدر التبيه إلى أن الدكتور محمد الأشقر في تحقيقه لكتاب (المستصفى) قد خطّ النسخة التي ورد فيها تسمية الكتاب برحقيقة القرآن)، وعلّ لذلك بأنه لم يُذكر في كتابيّ كشف الظنون وهدية العارفين كتابٌ للغزالي بهذا الاسم، بل وردت تسميته فيهما برحقيقة القولين)، ولكن الدكتور محمد الأشقر قد رجّح أن يكون السم الكتاب (تحقيق القولين) عند تحقيقه لنص كلام الغزالي في (المستصفى)؛ وذلك اعتماداً على ما ورد في إحدى نسخ كتاب (المستصفى)؛

فحصل بذلك تعارض نسختي كتاب (المستصفى) في لفظ (حقيقة) و (تحقيق) عند ذكر اسم الكتاب، وحيث وُجد ما يُرجح الأخذ بلفظ (حقيقة) مما تقدم ذكره من الأمور المشار إليها عند التصريح باسم الكتاب فإنه يتعين الأخذ بهذا اللفظ، يُضاف إلى هذا معارضة هذا الترجيح الذي ذهب إليه الدكتور محمد الأشقر بما ورد في تسمية الكتاب في نسختي مكتبة أحمد الثالث، حيث ورد تسميته بـ (حقيقة القولين)، وهما النسختان اللتان اعتمدهما الدكتور حمزة زهير حافظ في تحقيقه لكتاب المستصفى.

<sup>(</sup>١) (٤١/١) ، والنسخة المشار إليها هي نسخة تشستربتي.

<sup>(</sup>٢) انظر: المستصفى بتحقيق الدكتور محمد الأشقر (١٩٨/١).

وأما نسبة الكتاب إلى الغزالي فهي نسبةٌ مؤكدةٌ لا يتطرق إليها شكٌ، وذلك للأسباب الآتية:

- ١ ما ورد في صفحة العنوان في جميع نسخ الكتاب من نسبة الكتاب إلى الغزالي.
- ٢ ما ورد في مقدمة الكتاب في نسختي مكتبة الأوقاف بحلب ومكتبة يني جامع من تصريح بنسبة الكلام الوارد فيه إلى الغزالي، حيث جاء فيهما: (قال الشيخ الإمام حجة الإسلام أبو حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي)).
- ٣ ما ورد من إحالة المؤلف على هذا الكتاب في كتابه (المستصفى) في قوله: (فدل أن الاجتهاد لا يتطرق إلى أصل القرآن، أما ما هو من القرآن وهو مكتوبٌ بخطه فالاجتهاد فيه يتطرق إلى تعيين موضعه، وأنه من القرآن مرة أو مرات، وقد أوردنا أدلة ذلك في كتاب (حقيقة القولين) وتأويل ما طعن به على الشافعي رحمه الله من ترديده القول في هذه المسألة "()، وبحث هذه المسألة وتلك الأدلة التي أشار إليها قد ورد في كتابه هذا.
- على بعض مؤلفاته التي ذكر بعض علماء التراجم أنها من على بعض مؤلفاته التي ذكر بعض علماء التراجم أنها من كتبه، فقد أحال المؤلف على ما كتبه في مسألة (تصويب المجتهدين)، حيث قال: (ومسألة (تصويب المجتهدين) كتبتها

ع ٥ ٧ مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>١) المستصفى (٢٢/٢) بتحقيق الدكتور حمزة زهير حافظ.

مفردة مستوفاة بدمشق، فإنها التمسها أهل تلك البلدة (()) وقد ذكر الدكتور عبد الرحمن بدوي أن صاحب كتاب (الطبقات العلية) ذكر أن الغزالي قد ألف كتاباً في مسألة (كل مجتهد مصيب)، وأنه قد ألفه بدمشق (()).

٥ – ما ورد من نقولٍ لبعض العلماء عن هذا الكتاب ونسبتهم ذلك للغزالي مع تسمية الكتاب أو بدون ذلك، ومن أجلى هذه النقول ما أورده السيوطي في كتابه (الرد على من أخلد إلى الأرض) في الباب الرابع من قوله: "قال الغزالي في كتاب (حقيقة القولين): وضع الصور للمسائل ليس بأمرٍ هيّنٍ في نفسه، بل الذكي ربما يقدر على الفتوى في كل مسألةٍ إذا ذكرت له صورتها..." "".

وقال أيضاً: (قال الغزالي في هذا الكتاب أيضاً: مقاصد الشرع قبلة المجتهدين من توجه إلى جهة منها أصاب الحق...) (3) ، وهذان النصان موجودان في كتابنا هذا (6).

وكان الزركشي قبل ذلك قد ذكر بعض النصوص ونسبها إلى الغزالي ولم يُسمِّ كتابه، وإنْ كان قد ذكر أن بعض أصحابهم قد

<sup>(</sup>۱) (ص۳۱۵ ).

<sup>(</sup>٢) انظر: مؤلفات الغزالي (ص١٢٦).

<sup>(</sup>٣) الرد على من أخلد إلى الأرض (ص٩١).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر: (ص۲۹۱) و (ص۳۱۲).

صنف في نصرة القولين، وذكر منهم الغزالي (۱)، ومن النصوص التي على هذا النحو قوله: (قال الغزالي: إنما يذكر القولين في هذه الحالة إما لأنه لم يتم نظره في المسألة، وأنه في مدة النظر ويرجع حاصله إلى الوقف والاحتياط...)(۱)، ونقل نصاً لا يخلو من الطول من نصوص هذا الكتاب (۱).

وقال في موضع آخر: "وزاد الغزالي: أن يذكرهما على سبيل التخيير بينهما وأن الكل جائز، وأن يذكرهما على سبيل التخيير بينهما على البدل لا الجمع، (وقال): وهذا الوجه ذكره القاضي وأنكره جميع الأصحاب، وليس عندي بمنكر، بل متجة "(فقال) وهذا النص موجود في كتابنا هذا (٥).

### ثالثاً: سبب تأليف الكتاب، وموضوعه، ومباحثه.

أما سبب تأليف هذا الكتاب فقد كفانا المؤلف مؤنة البحث عنه؛ حيث صرّح بسبب تأليفه في أول الكتاب، فقال: (فلقد شكوت إليّ أيها الأخ الشفيق والصديق الصدوق ما قرع سمعك من تعنت بعض الغافلين وتطويله اللسان بالطعن على الإمام الشافعي في في تخريجه بعض المسائل على قولين، وأن ذلك إنْ كان على سبيل التوقف والتردد في المسألة لا قول له فيها فكيف يُنسب إليه فيها قولٌ واحدٌ

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط (١٢٤/٦).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٢/١٢٣، ١٢٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: (ص٢٨٥ -٢٩٤).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط (١٢٧/٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: (ص۲۹۷، ۲۹۸).

فضلاً عن قولين!، وإنْ كان على سبيل التخيير فكيف يُجمع بين النفي والإثبات !، وكيف يُعقل ذلك فيما لا يحتمل التخيير والجمع ! كمسألة البسملة والنظر في أنها آيةً من أول كل سورةٍ سوى الفاتحة أم لا ؟، وكيف يقول القائل فيها بقولين ويزعم بأنها آيةً وأنها ليست بآيةٍ ؟و، هل هذا إلا تناقضٌ ظاهرٌ جلىٌ يترفع عنه الأغبياء فضلاً عن العلماء ١، وذكرت أن ذلك لما قرع سمعك أوغر صدرك وأعوزك في أصحاب الشافعي الله من ينتقم من المتعنت فيه؛ بإظهار غباوته وفضيحته، والكشف عن حقيقة معنى القولين وتجليته، فسألتنى أن أبث إليك سر القولين وحقيقة تخريج المسألة على مذهبين، فرأيت إجابتك إلى مطلبك والانحدار إلى مرادك؛ قضاءً لحق أخيك، وتيمناً ببركة دعائك، لا مكاوحةً مع المتعنت وانتقاماً منه، فالمتعنت لا تزيده المناظرة إلا تمرداً وإباءً، فداء التعنت لا تفيده المكاوحة شفاءً ولا ذباً عن الشافعي رضي الله عنه وأرضاه ونصرة لذهبه على دأب المتعصبين، فالبحر الخضم وإن ولغ فيه الكلب فهو مستغن عن تطهير المتطهرين وتكلف المتكلفين، فعلو منصب الشافعي غنيٌ عن هذا التكلف والتكليف، فلقد غُنيتُ ذكاءً عن التعريف، وهاأنا أكشف لك عن أسرار القولين وأقسامهما وحقائقهما وأوضح لك أن الشافعي الله جار على جادة الحق والصراط المستقيم فيه وفي مسألة البسملة، وأن من ظن خطأه فيه فهو المخطئ قطعاً، وأنه إنما أُتى من جهة قصوره عن فهم مقاصد الشافعي الله وغوامض معانيه التي اختص بإدراكها من علماء الأمة".

إن الملحوظ من النص المتقدم أن الغزالي يقصد من تأليف كتابه هذا أمرين:

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

أولهما: الرد على من طعن في الشافعي رحمه الله بقوله في بعض المسائل بقولين.

ثانيهما: توجيه تعدد الأقوال لدى الشافعي رحمه الله بما يزيل الإشكال حول عدم قبول هذا التعدد، وذلك ببيان سر هذا التعدد، وأقسام الأقوال المنسوبة إلى الشافعي، وعرض ذلك تطبيقاً من خلال مناقشة أقوال الشافعي في مسألة البسملة.

ويصرح الغزالي في الوقت نفسه بأن ليس من هدفه المجادلة على سبيل التعنت أو الانتقام ممن اتهم الشافعي رحمه الله بالتناقض؛ حيث إن منصب الشافعي في غنية عن هذا الأمر، بل إن الغاية الأهم في ذلك هي بيان أن الشافعي رحمه الله جار في أقواله واجتهاداته على الحق.

وأما موضوع الكتاب فهو يندرج في موضوع عام ناقشه جملة من علماء أصول الفقه قديماً وحديثاً ضمن مؤلفاتهم الأصولية أو استقلالاً بتأليف خاص، وهو موضوع (تعدد أقوال المجتهد).

\_\_\_\_

 $<sup>(1)(1/1 \</sup>wedge 1, 1 \wedge 1)$ 

<sup>(</sup>٢) المستصفى (٢/٣٧٨).

<sup>(</sup>٣) المستصفى (٣٨١/٢).

والشافعي رحمه الله من أشهر العلماء الذين كثر التساؤل حول أسباب تعدد أقوالهم إن لم يكن أشهرهم في هذا الباب على الإطلاق، ولذا نجد أن عناية علماء الشافعية بهذا الموضوع قد كانت أكثر، وربما كانت أيضاً أسبق، ويكفي أن نشير هنا إلى ما اشتهر لدى فقهاء الشافعية من تداول كثيرٍ من آراء الشافعي بحسب تعددها إلى قديم وجديدٍ ليُدل هذا على الحاجة الماسة إلى تلمس أسباب هذا التعدد. ولعلنا في هذا المقام نشير إلى جملةٍ من علماء أصول الفقه الذين كانت لهم عناية بهذا الموضوع سواء قبل الغزالي أو بعده وسواء أكانوا من علماء الشافعية أم ممن سواهم، فمن هؤلاء الذين اطلعت على مؤلفاتهم: أبو العباس ابن القاص (ت٥٣٥هـ)(۱)، والحسن بن حامد

(ت ٤٧٦هـ)(٤)؛ وإمام الحرمين (ت٤٧٨هـ)(٥)، وابن برهان (ت١٨٥هـ)(٢)،

(ت٤٠٣هـ) (۲)، والقاضي أبو يعلى (ت٤٥٨هـ) وأبو إسحاق الشيرازي

<sup>(</sup>۱) إذ يعد بحسب الشواهد أول من تلكم عن هذه القضية بصورةٍ مباشرةٍ، وذلك في كتابه ( نصرة القولين ) المخطوطا، فقد تكلم عن أقسام أقوال الشافعي، ووجّه اختلاف أقواله في كل قسم.

<sup>(</sup>٢) حيث عالج كثيراً من قضايا تُوجيه نسبة القولين إلى الإمام أحمد في كتابه تهذيب الأجوبة.

<sup>(</sup>٣) حيث أورد ذلك في مسألة من مسائل باب الاجتهاد في كتابه العدة (١٦١٠/٥ - ١٦٢٢)، واعتنى بتوجيه ما نُقل عن الإمام أحمد من رواياتٍ متعددةٍ، والاعتراض على ما نُقل عن الإمام الشافعي من أقوال متعددةٍ في المسألة الواحدة.

<sup>(</sup>٤) حيث أورد بعض المسائل والآراء المتعلقة بموضوع كتابنا تحت موضوع (تخريج المجتهد المسألة على قولين) وذلك في كتابيه التبصرة (ص٥١١ -٥١٣)، وشرح اللمع (١٠٧٥/٢ -١٠٨١)، وبعض ما أورده ورد معناه لدى الغزالي في كتابه هذا.

<sup>(</sup>٥) حيث ناقش هذه المسألة في آخر كتاب الاجتهاد من كتابه التلخيص (ص٨٥ -٩٤)، وعنون له بـ(القول في تخريج الشافعي رحمه الله المسألة على قولين وذكر مراده فيه ).

<sup>(</sup>٦) فقد عرض لأوجه اختلاف أقوال الشافعي ضمن كلامه على المسألة الثالثة من مسائل كتاب الاجتهاد في كتابه الوصول إلى الأصول (٣٥٣/٢)، وابتدأ=

والرازي (ت٢٠٦هـ)(۱)، وابن قدامـة(ت٢٠٦هـ)(۲)، وسيف الـدين الآمـدي(ت٢٠هـ) والقرافي (ت٢٠هـ) الآمـدي(ت٢٠هـ) والقرافي (ت٢٨٥هـ)(١)، والمناوي (ت٢٠هـ)(١)، ونجـم الـدين الطـوفي (ت٢١٦هـ)(١)، والمناوي (ت٢٤٧هـ)(١)،

=هذه المسألة بقوله: (( اختلف الناس في الأشباه هل يجوز تعارضها على وجهٍ لا يترجح

- (۲) حيث تكلم عن مضمون موضوع هذا الكتاب في فصلٍ من فصول باب الاجتهاد في كتابه روضة الناظر (۱۰۰٤/۳ -۱۰۰۷)، وصدّرها بقوله: (( ليس للمجتهد أن يقول في مسألة قولين في وقتٍ واحدٍ عند الجمهور، وفعله الشافعي في مواضع ((٦٢١/٣))
- (٣) حيث ناقش ذلك باختصار في المسألة السابعة من مسائل باب المجتهدين من كتابه الإحكام (٢٠٦/٤ -٢٠٦/١)، وهي (فيما يصح نسبته من الأقوال إلى المجتهد وما لا يصح )، وأشار باختصار إلى التمثيل بتردد الشافعي في التسمية هل هي آية من أول كل سورة ؟.
- (٤) حيث أورد ذلك في مسائل التعارض في كتابه شرح تنقيع الفصول (ص٤١٩،٤١٨)، وذلك تبعاً لما أورده الرازي في المحصول، إلا أن القرافي لم يُشر إلى اختلاف أقوال الشافعي بذاته.
- (٥) حيث أورد ذلك في مسألة من مسائل كتاب التعادل والتراجيح في كتابه المنهاج، وتتابع شراحه على إيرادها، ومنهم ابن السبكي في كتابه الإبهاج (٢١٥/٣ -٢١٨)، وقد شدّد ابن السبكي النكير على من عاب ذلك التعدد على الإمام الشافعي.
- (٦) حيث تكلم عن مضمون موضوع هذا الكتاب في المسألة الخامسة من مسائل الاجتهاد في كتابه شرح مختصر الروضة (٦٢١/٣ -٦٢٨)، وصدّرها بقوله: "ليس للمجتهد أن يقول في مسألة قولين في وقتٍ واحدٍ عند الجمهور، وفعله الشافعي في مواضع "(٦٢١/٣)، وجمع في كلامه في هذه المسألة بين توجيه ما نُقل عن الإمام أحمد وما نُقل عن الإمام الشافعي رحمهما الله من أقوالِ متعددةٍ في المسألة الواحدة.
- (۷) وذلك في كتابه ( فرائد الفوائد وتعارض القولين لمجتهد واحد )، وقد ناقش فيه بعض المسائل المتعلقة بموضوع كتابنا، ومنها ما أورده في كلام المعترض على الشافعي ورد ما اعترض به، وبيان أقسام أقوال الشافعي وتوجيهها وسبب اختلاف=

بعضها على بعض أم لا ؟". - بعضها على بعض أم لا ؟". (١) حيث أورد ذلك في المسألة الثانية من مسائل التعادل في كتابه المحصول (٣٩١/٥ -

<sup>(</sup>۱) حيث أورد ذلك في المسألة الثانية من مسائل التعادل في كتابه المحصول (٣٩١/٥ - ٣٩١/٥)، وذكر في أثناء ذلك الوجوه التي تحمل عليها أقوال الشافعي المختلفة، وعلى هذا جرى شراح المحصول أو مختصروه.

والزركشي(ت٧٩٤هـ)(۱)، وكمال الدين ابن الهمام (۲)، وابن النجار (ت٢٧٩هـ)(۱)، ومن المعاصرين شيخنا الأستاذ الدكتور عياض السلمي(١).

ومما يُشار إليه في هذا المقام أن القاضي الباقلاني قد كان له سبقٌ في بحث هذا الموضوع في كتابه (التقريب والإرشاد)، ويظهر هذا من خلال تأمل كتاب (التلخيص) لإمام الحرمين، إلا أن فَقْد َ جزءٍ من

<sup>=</sup>قوله وفائدة الاختلاف. إلا أنه صرّح بأنه لم يَر من الأصحاب من أفرد هذه المسألة بالذكر، وهذا يرده ما تقدم نقله عن الزركشي.

<sup>(</sup>۱) وقد أورد الكلام عن مضمون ذلك في مسألة من مسائل التعادل والتراجيح في كتابه البحر المحيط (١١٨/٦ -١٢٧)، وناقش جملة من المسائل التي أوردها الغزالي في كتابه هذا، بل نقل عنه في مواضع تتضح من خلال توثيق مسائل هذا الكتاب، وقال في أثناء كلامه: (( وقد صنف أصحابنا في نصرة القولين، منهم: ابن القاص، والغزالي، وإلكيا، والروياني، وتكلم عليه الأصحاب في كتبهم الأصولية والفروعية (( ١٢٤/٦)).

<sup>(</sup>۲) حيث أورد ذلك عند كلامه على نسبة القولين إلى المجتهد من مسائل الاجتهاد في كتابه التحرير ، وعرض في أثناء ذلك إلى اختلاف أقوال الشافعي والوجوه التي تحمل عليها أقواله المختلفة وكذا وجوه اختلاف الرواية عن أبي حنيفة ، وعلى هذا جرى شراح التحرير. انظر: التقرير والتحبير (٣٣٦/٣ -٣٣٥)، وتيسير التحرير (٢٣٢/٤).

<sup>(</sup>٣) حيث تكلم عن هذا في مسائل باب بيان أحكام المستدل وما يتعلق به من كتابه شرح الكوكب المنير(٤٩٢/٤)، وعرض باختصارٍ لأمر اختلاف أقوال الشافعي.

<sup>(</sup>٤) وذلك في كتابه (تحرير المقال فيما تصح نسبته إلى المجتهد من الأقوال) حيث تكلم عن طرفٍ من موضوع هذا الكتاب في المبحث السادس من كتابه والذي عنون له بر نسبة القولين إلى المجتهد في مسألةٍ واحدةٍ) (ص٧٧ -٧٧).

كتاب (التقريب والإرشاد) ومنه ما يتعلق بباب الاجتهاد والتقليد يجعل تحديد ما ذكره القاضي الباقلاني عن هذا الموضوع بدقةٍ أمراً متعذراً.

وأما مباحث الكتاب فكعادة الغزالي في جملة مؤلفاته جاء كتابه مرتباً ومقسماً، فبدأ بذكر سبب تأليفه كما سبق الإشارة إليه، ثم شرع في التمهيد لموضوع الكتاب بذكر تنبيه ونصيحة وتحذير.

أما التنبيه فضمنه توجيه المطالع لكلام العالم إلى اتخاذ موقف التأني وعدم العجلة في اتخاذ موقف معيّن من الكلام الذي ظاهره التناقض.

وأما النصيحة فضمّنها توجيهاً إلى إحسان الظن بالعلماء وحمل كلامهم على الوجه الذي يُعذرون به إن كان له عدة محامل، مع بيان موقف المطالع لكلامهم على فرض كونه مقلداً أو مجتهداً، وبيان منشأ الشغف بالنقد والتزييف والاعتراض.

وأما التحذير فضمنه توجيه المقلد في حال اعتقاده مذهباً معيناً بعدم الطعن في صاحب المذهب المخالف؛ لأن هذا يُحرك داعية الطعن في صاحب مذهبه.

ومنه انتقل الغزالي إلى توجيه المخالف لمذهب الشافعي رحمه الله بعدم الطعن في مذهبه؛ إذ إن الطعن في مذهب الشافعي داعية إلى الطعن في مذهب المعترض أو مذهب إمامه.

وفي الجملة فإن الغزالي بهذه التوجيهات يُقدم لنا جملاً من آداب الخلاف، ودعوةً إلى النظرفي مذاهب العلماء بعين الإنصاف.

ثم انتقل الغزالي إلى الكلام عن أقسام قولي الشافعي رحمه الله، وبيّن أنها على خمسة أقسام، لا إنكار في ثلاثة منها، ومجال الإنكار إنما هو في اثنين، ولذا أخّر الكلام عنهما.

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

ثم ختم الكتاب بالكلام على تردد قول الشافعي في أن البسملة آيةً من أوائل السور أم لا؟، وبيان أنه هل يجوز إثبات كونها قرآناً من أول السور بالظن أو طريقه القطع والتواتر فقط؟.

وهي من المسائل التي عرض لها جملةٌ من علماء أصول الفقه في مسائل القرآن الكريم ضمن مباحث أدلة الشرع.

وفي جملة مسائل هذه الخاتمة يورد مناقشاتٍ مع القاضي أبي بكر الباقلاني من خلال ما أورده من رأي في مسألة البسملة وفي نقل القرآن في كتابه (الانتصار).

### رابعاً: قيمة الكتاب وأثره.

من خلال ما سبق إيراده في بيان موضوع الكتاب ومحتوياته فإنه يمكن القول إن لهذا الكتاب أهمية كبيرة تتقرر من خلال ما يأتي:

أولاً: أهمية موضوعه، حيث ناقش الكتاب موضوع (تعدد أقوال الشافعي رحمه الله)، والشافعي من أعلام علماء الإسلام، وقد كثر التساؤل قديماً وحديثاً حول أسباب تعدد أقواله في جملة من مسائل الفقه، وقد أجاب الغزالي عن ذلك من خلال بيانه لأقسام أقوال الشافعي، فأزال بذلك الإشكال وحرر في هذا الموضوع المقال.

ثانياً: الترتيب المنهجي لمباحث الكتاب، بصورةٍ يكاد الغزالي ينفرد بها بين علماء عصره، وذلك أنه يبدأ كتابه بما يمثل التمهيد من خلال عرضه للتنبيه والنصيحة والتحذير، ثم يدخل في صلب الموضوع، ثم ينتقل منه إلى عرض تطبيقي لما قرره سلفاً من خلال عرضه لرأي الشافعي في مسألة البسملة.

وهو بهذا يعد أنموذجاً للتطبيق العملي لمناهج البحث العلمي الذي ظهرت مدارسه وتعددت في العصر الحديث.

ثالثاً: اشتمال الكتاب على نماذج عملية وأمثلةٍ تطبيقيةٍ يحتاج إليها الباحث في موضوع الكتاب.

رابعاً: المكانة العلمية للمؤلف، فالغزالي أحد مشاهير علماء الإسلام بعامة وعلماء أصول الفقه بخاصة، وله مؤلفاته ومنهجه وآراؤه التي عُرف بها واشتهر في هذا العلم، وأثره في هذا العلم ظاهرٌ.

وأما أثر الكتاب فيتضح من خلال أثره المباشر في بعض المؤلفات اللتي جاءت بعده؛ فقد تقدمت الإشارة إلى النقول التي اعتمدها الزركشي في كتابه (البحر المحيط) عند كلامه على مسألة (قول العالم في مسألة بقولين مختلفين)، وكذا السيوطي في كتابه (الرد إلى من أخلد إلى الأرض) في الباب الرابع منه الذي عقده في فوائد منثورة تتعلق بالاجتهاد، وذلك في الفائدتين (الحادية والأربعون) و (الثانية والأربعون).

على أنه قد كان من المؤمل أن نجد أثراً واضحاً جلياً لكتاب (حقيقة القولين) في كتاب (فرائد الفوائد) للمناوي؛ وذلك لاتحاد موضوعهما، واتحاد سبب تأليفهما، وكون المؤلفين من أتباع الإمام الشافعي، إضافة إلى تأخر وفاة المناوي عن الغزالي بما يزيد على القرنين، إلا أن الأمر قد كان على النقيض من هذا التوقع؛ حيث صرح المناوي في مقدمة كتابه بما يدل صراحة على عدم وجود مؤلَّف لأي من أصحابهم – الشافعية – أفرد مسألة (تعارض القولين لمجتهد واحد) بالذكر(۱).

ولاشك أن الواقع الذي استشهدنا له فيما تقدم يرد هذه الدعوى.

<sup>(</sup>۱) انظر: فرائد الفوائد (ص٧).

# الفصل الثالث: المنهج في تحقيق الكتاب

كان من منهجي في تحقيق هذا الكتاب أن اعتمدت الأمور الآتية: أولاً: اعتمدت نسخة مكتبة الأوقاف بحلب (العثمانية) التي رمزت إليها بالرمز(أ) لتكون أصلاً، وقابلتها على النسخة الثانية، وهي نسخة مكتبة يني جامع والتي رمزت إليها بالرمز (ب)، واستبعدت النسخة الثالثة، وهي نسخة مكتبة برنستون، وذلك كله لما تقدم ذكره في عرض نسخ الكتاب.

ثانياً: نسخت الكتاب عن نسخة الأصل بالرسم المعاصر، وعملت على إخراجه على أقرب صورةٍ وضعه المؤلف عليها، مع مراعاة تصحيح وضبط ما يحتاج إلى ذلك، وفي سبيل هذا الأمر قمت بالآتي:

ا تصحيح الأخطاء والتصحيفات والتحريفات الواردة في الأصل،
 فأثبت الصواب في النص، وأشير في الهامش إلى ما ورد في الأصل، وأجعل ما أثبته بين معقوفتين هكذا [ ].

فإن كان الصواب هو ما ورد في النسخة الثانية أثبته في النص وأشرت في النسختان على وأشرت في الهامش إلى ما ورد في الأصل، وإن اتفقت النسختان على الخطأ أثبت الصواب في النص، وأشرت في الهامش إلى ما ورد في كلا النسختين(۱).

وهذا كله في الفروق المهمة التي لها أثر في تغيير النص، وأما إذا كان الفرق يسيراً غير مؤثر في ذلك فإني أكتفي بما ورد في نسخة الأصل دون الإشارة إلى وجود الفرق بين النسختين.

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>۱) يوجد في كتاب الغزالي هذا بعض الأخطاء النحوية، وقد اعتُرض على الغزالي بأنه يقع عنده خلل من جهة النحو، فاعترف بذلك وأذن للذين يطالعون كتبه فيعثرون على خللٍ فيها من جهة اللفظ أن يُصلحوه ويعذروه، فما كان قصده إلا المعاني وتحقيقها، دون الألفاظ وتلفيقها. انظر: طبقات الشافعية الكبرى (٢١١/٦).

- ۲ زيادة بعض الألفاظ التي لايستقيم المعنى بدونها؛ اعتماداً على مقتضى السياق، وأجعل هذه الزيادة بين معقوفتين هكذا []،
   وأشير في الهامش إلى ذلك.
  - ٣ ضبط الألفاظ بالشكل عند خوف اللبس.
  - ٤ عزو الآيات إلى سورها، ووضعها بين قوسين هكذا ﴿ ﴾.
- تخريج الأحاديث والآثار من مصادرها، فإن كان الحديث في الصحيحين أو في أحدهما اكتفيت بتخريجه منهما، وإن لم يكن في أي منهما اجتهدت في تخريجه من المصادر الأخرى المعتمدة.
- ٦ الإشارة إلى الكتب التي تناولت المسائل التي تعرض لها المؤلف، مع الحرص على ما كتبه المؤلف في أصول الفقه على وجه الخصوص.
  - ٧ توثيق الآراء والنقولات المنسوبة إلى العلماء أو إلى المذاهب.
  - ٨ التعليق بالإيضاح فيما يستدعيه المقام، وشرح الألفاظ الغريبة.

وقد أعرضت عن ترجمة الأعلام الذين ورد ذكرهم في هذا الكتاب إما لكونهم ممن ورد نقل رواياتهم للأحاديث والآثار، مما لا طائل من ترجمتهم من خلال هذا الكتاب، وإما لكونهم ممن نقلت آراؤهم لكونهم من الأعلام المشهورين الذين لا يستدعى المقام بيان حالهم.

كما أعرضت عن ذكر نهاية الصفحات لنسخ الكتاب خشية تزاحم الهوامش مع صغر حجم الكتاب، وللقناعة لدي بقلة الفائدة من إثباتها في هذه الحالة.

## القسم الثاني: النص المحقق

قال الشيخ الإمام حجة الإسلام أبو حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي، لرحمة الله عليه (۱) : أحمد الله سبحانه وتعالى أولاً، وأصلي على رسوله المصطفى ثانياً، وأشتغل بإجابتك إلى ما اقترحته علي ثالثاً؛ فلقد شكوت إليّ أيها الأخ الشفيق والصديق الصدوق ما قرع سمعك من تعنت بعض الغافلين وتطويله اللسان بالطعن على الإمام (۱) الشافعي في في تخريجه بعض المسائل على قولين (۱)، وأن ذلك إنْ كان على سبيل التوقف والتردد فالمتردد في المسألة لا قول له فيها فكيف ينسب إليه فيها قولٌ واحدٌ فضلاً عن قولين (۱)، وإنْ كان على سبيل التخيير فكيف يُجمع بين النفي والإثبات !، وكيف يُعقل ذلك فيما لا يحتمل التخيير والجمع ! كمسألة البسملة والنظر في أنها آيةٌ من الأول (شائل أنها آيةٌ وأنها ليست بآيةٍ ؟، وهل هذا إلا تناقضٌ ظاهرٌ جليٌ يترفع عنه الأغبياء فضلاً عن العلماء !، وذكرت أن ذلك لما قرع سمعك أوغر صدرك وأعوزك في أصحاب الشافعي في من ينتقم من المتعنت فيه؛ بإظهار غباوته وفضيحته، والكشف عن حقيقة معنى القولين اوتجليته،

<sup>(</sup>۱) في ( ب ): (( قدس الله روحه )).

<sup>(</sup>٢) لم ترد في ( ب ).

<sup>(</sup>٣) أشار ابن القاص إلى أن المعترض هم بعض المعتزلة، وسمى إمام الحرمين بعض أولئك المعترضين وهم جُعلٌ المعتزلي وغيره من متأخري المعتزلة. انظر: نصرة القولين (ص١٦/١)، وكتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص (ص٨٦)، وهذا الاعتراض قد أبداه القاضي أبو يعلى من خلال كلامه في المسألة. انظر العدة (١٦١١،١٦١٠).

<sup>(</sup>٤) لم ترد في ( ب ).

فسألتنى أن أبث إليك سر القولين (١) وحقيقة تخريج المسألة على مذهبين، فرأيت إجابتك إلى مطلبك والانحدار إلى مرادك؛ قضاءً لحق أخيك، وتيمناً ببركة دعائك، لا مكاوحةً (٢) مع المتعنت وانتقاماً منه، الفالمتعنت (٢) لا تزيده المناظرة إلا تمرداً وإباءً، فداء اللتعنت (٤) لا تفيده المكاوحة شفاءً ولا ذباً عن الشافعي رضي الله عنه وأرضاه ونصرةً لمذهبه على دأب المتعصبين، فالبحر الخضم وإن ولغ فيه الكلب فهو مستغن عن تطهير المتطهرين وتكلف المتكلفين، افعلو<sup>(ه)</sup> منصب الشافعي غنيٌ عن هذا التكلف والتكليف، فلقد غُنيتَ ذكاءً عن التعريف، وهاأنا أكشف لك عن أسرار القولين وأقسامهما وحقائقهما' وأوضح لك أن الشافعي الله جار على جادة الحق والصراط المستقيم فيه وفي مسألة البسملة، وأن من ظن خطأه افيها(١٦) فهو المخطئ قطعاً، لوأنه إنما(")] أُتي من جهة قصوره عن فهم مقاصد الشافعي الله وغوامض معانيه التي اختص بإدراكها من علماء الأمة' ولكني أُقدم إليك أولاً تنبيهاً ونصيحةً وتحذيراً.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب) .

<sup>(</sup>٢) المكاوحة تعنى المخاصمة مع إذلال الخصم. انظر: لسان العرب (٥٧٥/٢) مادة ( كوح ).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب) .

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب) .

<sup>(</sup>٥) <u>ف</u> (أ): <sup>((</sup> فعليُّ <sup>)).</sup>

<sup>(</sup>٦) <u>ق</u> (ت فيه <sup>)).</sup>

<sup>(</sup>٧) <u>في (</u>ب): <sup>((</sup> وإنما <sup>))</sup>.

تنبيه: إذا نُقل إليك مذهب إمام كبيرٍ من علماء الأمة فنفر طبعك عن قبوله ' وظهر لك بطلانه بكلام لجلي ('') ودليل واضح غير دقيق ولا خفي فإياك أن تهجم على إنكاره وتشتغل باستبعاده واستنكاره؛ فإنك بين أن تحكم بخفاء ذلك الكلام الجلي على ذلك الإمام مع منصبه العلي وبين أن تقول: لعله اطلع على سر خفي ذهب عني ذلك السر الخفي، فليت شعري أنت أجدر بالقصور عن درك اللعني ('') الخفي أم الإمام الكبير بالذهول عن اللعني ('') الظاهر الجلي ؟ ( فإن أنصفت علمت وتحققت أن ذهاب الخفيات عليك أقرب إلى الإمكان من ذهاب الجليات عليه، فاتهم نفسك واحذر الجسارة والجرأة، لولا يكون ('') عقلك أضعف من عقل الثعلب حيث رأى إلية مطروحة في برية فقيل له: بادر ْ إلى طعامك والتقم؛ فقد ظفرت بمطلوبك فاغتنم. فتوقف، وقال: إلية في برية ما تُركت إلا لبلية (.

<sup>(</sup>۱) فِي (أ): <sup>((</sup> عليّ <sup>))</sup>.

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( معنى )).

<sup>(</sup>٣) <u>ق</u> (ب): <sup>((</sup> معنى <sup>))</sup>.

<sup>(</sup>٤) في (ب): (( ولا يكونن )).

<sup>(</sup>٥) في (أ): (( أنظراتك )).

<sup>(</sup>٦) في (ب): (( وأن الشافعي )).

ومساواتي في التفطن لهذا السر الدقيق، وهو أن الجمع بين النفي والإثبات متناقض، فليت شعري أي أقوالك الثلاثة أحسن وأوجه: ثناؤك على نفسك بالفطنة والذكاء، وإلحاقك الشافعي البلجهلة والأغبياء، أو شهادتك لهذا المعنى بالغموض والخفاء، القليس لي(1) إلا أن أقول:

البم (٢) أهجوك لا أدري لساني فيك لا يجري ا

ومثل هذا الاعتراض على أكابر العلماء لا يصدر إلا عن ضعف العقل وقلة الحياء، والحياء ثمرة الإيمان، والإيمان ثمرة نور [القلب<sup>(٣)</sup>]، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور.

نصيحة: أوصيك يا أخي بإحسان الظن بالناس كافة خصوصاً بالعلماء، ومن جملة إحسان الظن بالعلماء أن تطلب لكلامهم وجها وعنراً ما أمكن، فإن لم تعثر عليه فاتهم نفسك في القصور عن دركه، ثم إن كنت في رتبة المقلدين فليس لك إلا اتباع صاحبك والسكوت عن مخالفته، فإن تصحيح الصحيح وإفساد الفاسد ليس من عملك.

وإن كنت مجتهداً مستقلاً بالنظر فعليك أن تتبع ما غلب على ظنك، وتجوّز به مع ذلك اللخطأ (٤) على نفسك؛ حتى لا يشتد إنكارك على من يخالفك، وإياك أن تكون مشغوفاً بالنقد والاعتراض وتزييف كلام

ع ٧٧ حجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>١) في (أ): (( فلى إلا )).

<sup>(</sup>٢) في كلا النسختين ( بما ) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( العقل )).

<sup>(</sup>٤) في (أ): (( الخفاء )).

الناس، وكنمؤمناً يطلب المعاذير، ولا تكن منافقاً يتبع العثرات، وكما قال : (المؤمن يطلب المعاذير والمنافق يطلب العثرات) (()، وكن من الذين قال الله فيهم: ﴿اللَّذِينَ يَسْتَعِعُونَ الْقَوْلُ فَيَسَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ (())، ودونك الاقتداء بعيسى [ - عليه السلام - (()) ؛ إذ مر مع أصحابه بجيفة كلب فقالوا: ما أنتن هذه الجيفة (، فقال عيسى صلوات الله عليه: (ما أحسن بياض أسنانه) (())؛ تنبيها على أنه ينبغي أن يُذكر من كل شيء أحسنه، وإشارة إلى أن النفس الخبيثة هي التي تحث على أن يُذكر من كل شيء كل شيء خبائثه واقبائحه (())، والنفس الزكية [تحب (())] أن تسمع من كل شيء مآثره ومحاسنه.

ولما مرَّ خنزيرٌ بعيسى صلوات الله عليه فقال له: ( مُرَّ بالسلامة ) فقيل له: يا روح الله أتقول مثل هذا للخنزير !، فقال: ( لا أُعود لساني فقيل له: يا الخبر ) (^).

<sup>(</sup>١) لم أعثر على من أخرجه بعد البحث والتقصي.

<sup>(</sup>٢) من الآية رقم (١٨) من سورة الزمر.

<sup>(</sup>٣) في (ب): (( ابن مريم صلوات الله عليه )).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الصمت وآداب حفظ اللسان، باب كفارة الاغتياب (٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الصمت وآداب حفظ الأولياء (١٧٢/١).

<sup>(</sup>٥) في (أ): (( مقابحه )).

<sup>(</sup>٦) في (أ): (( تحث على )).

<sup>(</sup>٧) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٨) أخرجه بنحوه مالك في الموطأ عن يحيى بن سعيد في كتاب الكلام، باب ما يكره من الكلام (٩٨٥/٢) برقم (١٧٨٠)، وأخرجه ابن أبي الدنيا بسنده عن مالك بن أنس في كتاب الصمت وآداب حفظ اللسان، باب ما أمر به الناس أن يستعملوا فيه أنفسهم من القول الحسن للناس أجمعين (١٧٦/١).

واعلمْ يقيناً يا أخي أن الشغف بالنقد والتزييف والاعتراض لا منشأ له من الباطن إلا عِرْقان خبيثان: عِرْقٌ سَبعيٌ، وعِرْقٌ شيطانيٌ؛ أما العِرْق السبعي فإنه يدعو إلى تمزيق الأعراض وتنقيضها وتحقيرها وتقبيحها، وإنما قوة هذا العِرْق وطعُمته [استباحة (العراض والنفوس، ولا يتوصل إليها إلا بالتمزيق والهتك، كما أن طعمة السبع لحوم الحيوانات، ولا يتوصل إليها إلا بالقتل والتمزيق والفتك، وهؤلاء أقوامٌ ظاهرهم ثيابٌ وباطنهم ذئابٌ؛ فإنهم يُحشرون يوم القيامة في صورة الذئاب (الأصل في عالم الآخرة وهو عالم الحقائق هو المعاني والحقائق.

لا جرم تَتبَعُ الصور المعاني فيُتصور كل شخص بصورة على وفق معناه، ولذلك ترى في المنام مثل هذا الشخص في صورة كلب أو ذئب لأن النوم أنموذجٌ من عالم الآخرة، فتكون الصور فيه على وفق الحقائق، وهذا له سرٌ طويلٌ ذكرناه في بعض الكتب.

والعِرْق الثاني وهو العِرْق الشيطاني قوته وطُعْمته الكِبْر وإثبات النفس ودعوى التفوق والاستيلاء على الكل، [بل<sup>(۲)</sup>] دعوى الربوبية، وهو الاختصاص بخاصية الكمال مع الترفع عن المساهمة والمشاركة فيها.

وهذا العِرْق يدعو إلى الطعن والتزييف لأقوال الناس وأعمالهم؛ لأن في ضمن التزييف نفي الغير، وفي ضمنه إثبات النفس بإظهار الفضل

<sup>(</sup>١) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٢) هذا المعنى يحتاج في ثبوته إلى دليل، ولم أجد في الأخبار ما يثبته.

<sup>(</sup>٣) في (ب): (( مثل )).

على الغير، والعبارة عن هذه الصفة أن يقول: (أنا خيرٌ) كما قال إبليس<sup>(۱)</sup>]، فلهذا نهى الله تعالى عنه كما قال تعالى: ﴿ فَلا تُزَكُّوا الله تعالى عنه كما قال تعالى: ﴿ فَلا تُزَكُّوا الله تعالى عنه كما قال تعالى: ﴿ فَلا تُرَكُّمُ ﴾ (۲) ولهذا لا يجوز تزييف كلام الغير والطعن فيه إلا لضرورة وحاجة، وإنما الذي يُرخّص فيه طلب العذر على سبيل الاستفهام والاسترشاد لا على سبيل التعنت لوالطعن (۱) والعناد.

<sup>(</sup>١) في (ب): (( إبليس لعنه الله )).

<sup>(</sup>٢) من الآية رقم (٣٢) من سورة النجم.

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (لأنك).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٦) في (أ): ((والداه)).

<sup>(</sup>۷) أخرجه بمعناه البخاري في صحيحه في كتاب الأدب، باب لا يسب الرجل والديه (۷) أخرجه بمعناه البخاري في صحيحه في كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها (۹۱/۱).

<sup>(</sup>٨) من الآية رقم (١٠٨) من سورة الأنعام.

فيا أيها الطاعن في الشافعي المخالف له المنتسب إلى غيره ما يؤمنك أن يكون طعنك سبباً لتحريك داعية متعصب تدعوه إلى [أن] يصنف كتاباً مقصوراً على ذكر [قبائح (٢)] مذهبك ومواضع الشناعة فيه على وجه يصير به أعجوبةً في الآفاق وأحدوثةً في العالم لا يعرض

ذلك على أحدٍ إلا ويستنكف عن قبوله ويستحى من الاعتراف به.

فإياك أن تكون كمن قيل له: ذكّرتني الطعن وكنتُ ناسياً. واذكر ما أنزل الله على بعض أنبيائه: (حقٌ على العاقل أن يكون حافظاً للسانه عارفاً بزمانه مقبلاً على شأنه) (٤٠).

واحذر أن تتعرض لمواقع الغموض في مذهب الشافعي الا بلسان الخضوع والاستفهام وعلى هيئة السؤال المقرون بالاستعظام، فلن يقدر قدر الشافعي الامن [ تقاربُ (١) ] رتبته رتبة الشافعي العلم المن التقاربُ (١) ]

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (أ): (( مقابح)).

<sup>(</sup>٣) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الصمت عن وهب بن منبه أمنه موقوفاً أنه مكتوبً في حكمة آل داود (٦٠/١) برقم (٣٠).

<sup>(</sup>٥) في (ب): (( كان يُقارن )).

<sup>(</sup>٦) في (ب): (( ومن أين )).

يسمح آخر الزمان بمن يبلغ مده أو نصيفه !، فإن كنتَ مسترشداً [ فخذه (۱) ] إليك جلياً واضحاً لا غبار عليه ولا شبهة فيه:

#### القول في حقيقة القولين وأقسامهما

اعلم أن المواضع التي يقول أصحاب الشافعي فيها بالقولين كثيرة، وأقسامها منتشرة، ومعانيها مختلفة، ويرجع حاصلها إلى خمسة أقسام (٢)، لا تستنكر [ ثلاثة منهاا (٢)]، وإنما مجال الإنكار في اثنين من جملتها، فنحن نقدم الأوضح ونؤخر الأغمض ونقول:

القسم الأول من مواضع القولين: [ ما (١٠٠)] للشافعي شه فيه قولٌ قديمٌ وجديدٌ (٥٠)، فالجديد رجوعٌ عن القديم لا محالة (٢٠)، ومثل هذه المسألة لا

<sup>(</sup>١) في كلا النسختين ( فخذها ) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>۲) اختلف علماء الشافعية في عدِّ أقسام وجوه أقوال الشافعي، فانظر ذلك في الكتب التي أحلنا عليها في القسم الدراسي من هذا الكتاب. انظر: هوامش (ص٣٣ -٣٤) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( منها ثلاث )).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) انظر: التبصرة (ص٥١٢)، وشرح اللمع (٢/٧٧/١)، وكتاب الاجتهاد من كتاب التلخييص (ص٩٢)، والوصول (١٠٧٧/٢)، والمحصول (٩٢/٥)، والمحصول (٩٢/٥)، والإحكام للآمدي (٢٠٧/٤)، والإبهاج (٢١٦/٣)، وشرح مختصر الروضة (٣٢٠٦،٦٢٥)، وفرائد الفوائد (ص٣٠)، والبحر المحيط (١٢٦/٦)، وشرح الكوكب المنير (٤٩٤/٤)، وتحرير المقال (ص٤٧).

<sup>(</sup>٦) اشترط الشيرازي أن يكون قد صرح برجوعه عن القول الأول حتى يكون قوله الثاني رجوعاً عن القول الأول. انظر: شرح اللمع (١٠٧٧/٢)، وفي هذه الحالة اتفق العلماء على نسبة القول المتأخر إلى المجتهد، واختلفوا في نسبة القول المتقدم إليه ليكون له في المسألة قولان. انظر: تحرير المقال (ص٧٤ -٨٢).

نقول فيها: "المسألة على قولين"، بل يقول أصحابه: "في المسألة قولان للشافعي"، أي له قولان بالإضافة إلى عُمُرِه لا بالإضافة إلى وقت واحد، كما يُقال مثلاً: لشعر الإنسان [ لونان السواد وبياض، أي بالإضافة إلى زمان الشباب والشيب، وهذا لا تناقض فيه؛ إذ التناقض هو النفي والإثبات بالإضافة إلى وقت واحد.

ومثاله: نص الشافعي قديماً على أن من ترك الفاتحة ناسياً أجزأته صلاته، و[نص (۲)] جديداً أنه تلزمه الإعادة (۳).

وتغير الرأي مأثورٌ عن أكابر العلماء (ن)، فلا يخفى ما نُقل عن عمر ﴿ وَتَغَيْرِ الرأي مأثورٌ عن أكابر العلماء (ن) قال: ( ذلك على ﴿ اللهُ على اللهُ

<sup>(</sup>١) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٢) في (أ): ((ونصه)).

<sup>(</sup>٣) انظر: المجموع (٣/٨٧٨). والقول الجديد يتضمن عدم سقوط القراءة عنه، بل إن تذكر تذكر في الركوع أو بعده قبل القيام إلى الثانية عاد إلى القيام وقرأ، وإن تذكر بعد السلام بعد قيامه إلى الثانية لغت الأولى وصارت الثانية هي الأولى، وإن تذكر بعد السلام والفصل قريب لزمه العود إلى الصلاة ويبني على ما فعل؛ فيأتي بركعة أخرى ويسجد للسهو، وإن طال الفصل يلزمه استئناف الصلاة.

<sup>(</sup>٤) انظر: فرائد الفوائد (ص٣٠).

<sup>(</sup>٥) يَ (أ): ((قِ )).

<sup>(</sup>٦) حيث اختلف قول عمر على على على الأخوة مع الجد، فقضى أولاً بحجبهم بالجد، ثم رجع عنه ثانياً وقضى بمقاسمة الأخوة للجد في الميراث مع اختلاف رأيه في تحقيق هذه المقاسمة، ثم عزم على العود إلى رأيه الأول، ومات قبل إشهاره. فانظر ذلك في: مصنف عبد الرزاق (٢٦٢/١٠ -٢٦٦)، ومصنف ابن أبي شيبة (١٨٥/٢)، وسنن البيهقي (٢٤٥/٦)، والمحلى (٢٨٥/٨ -٢٩٥).

<sup>•</sup> ٨٨ صحلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

ما قضينا، وهذا على ما نقضي الآن) (۱)، فلا مجال ههنا للانكار على الشافعي ولا على أصحابه حيث قالوا: " فيه قولان " إذا أرادوا أن له قولين بالإضافة إلى جميع العُمُر.

القسم الثاني: أن تكون المسألة على اختلاف حالين (٢).

مثاله: قول الشافعي فله: من نكح امرأة على صداق معلوم بشرط الخيار فالنكاح باطلٌ، ونصَّ في موضع آخر على أن النكاح صحيحٌ والصداق فاسد "(۲)، [ وأراد (٤) ] بالأول شرط الخيار في النكاح، وبالثاني (٥) ] شرط الخيار في الصداق (٢)، فيجتمع له قولان بالإضافة

- (٢) انظر: البحر المحيط (١٢٥/٦)، وفرائد الفوائد (ص٢١).
  - (٣) انظر: مغنى المحتاج (٢٢٦/٣).
    - (٤) في (ب): (( وأرادوا )).
  - (٥) في (ب): (( وأرادوا بالثاني )).
  - (٦) انظر: فرائد الفوائد (ص٢٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه بنحوه الدارمي في سننه في باب الرجل يُفتي بالشيء ثم يغيره (١٥٤/١)، وعبد الرزاق في مصنفه في كتاب الفرائض (٢٥٠/١) برقم (٢٥٠٥)، وابن أبي شيبة في مصنفه في كتاب الفرائض (٢٤٨/١) برقم (٣١٠٨٨)، والدارقطني في سننه في كتاب الفرائض والسير وغير ذلك (٨٨/٤)، والبيهقي في السنن الكبرى في كتاب الفرائض، باب المشرّكة (٢٥٥/١)، وكتاب آداب القاضي، باب من اجتهد من الحكام ثم تغير اجتهاده...(١٠٠/١٠).

وقول عمر هذا كان في مسألة ميراث ولد الأبوين مع ولد الأم، وهي المسألة المسماة بالمشرّكة أو الحمارية أو الحجرية؛ حيث قضى أولاً بإسقاط ولد الأبوين من الميراث، ثم قضى آخراً بالتشريك بين ولد الأبوين وولد الأم ف يفرض ولد الأم.

إلى [ حالين (۱) ] ، كما يجتمع بالإضافة إلى وقتين في القديم والجديد ، وإنما المتناقض قولان في وقتٍ واحدٍ بالإضافة إلى حالةٍ واحدةٍ.

فإن قيل: فهما مسألتان، وله في كل مسألةٍ قولٌ واحدٌ فما معنى قولهم: "[ المسألة (٢)] على قولين " ؟!.

قلنا: أما الشافعي فلا يقول في [ مثل (")] هذه المسألة إنها على قولين أصلاً، بل لا يوجد له إلا نصان مختلفان في الظاهر فقط، وأما الأصحاب فمن يقول: إن للشافعي فيها قولين إنما يقول إذا لم يتنبه لاختلاف الحالين، فيُطلق ذلك بناءً على ظنه، ولو صح ظنه لصح إطلاقه، وإنما الغلط في ظنه ذلك، فإن انكشف له ذلك لم يقل: " المسألة على قولين "، بل قال: "المسألة على اختلاف حالين "، فإن تساهل متساهلٌ وأطلق ذلك [ كان(أ)] على سبيل التجوز والمسامحة؛ اعتماداً على أنه يُفهم مقصوده بقربنة الحال.

القسم الثالث: أن يقول الشافعي "في المسائة قولان "ويعني به [قولين (٥)] للعلماء لا له في نفسه، فلا يقول: "لي فيها قولان "(٦).

<sup>(</sup>١) في (ب): ((حالتين)).

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( إن المسألة )).

<sup>(</sup>٣) لا توجد في (ب).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب): ((قولان)).

<sup>(</sup>٦) انظر: نصرة القولين (١٣/ب)، وكتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص (ص٩٠،٩٩)، والمحصول (٣٩٤،٣٩٣)، والإحكام للآمدي (٢٠٧/٤)، وشرح تنقيح الفصول (ص٤١٩)، وشرح مختصر الروضة (٣٢٣٦، ٦٢٣)، وفرائد الفوائد (ص٣٢،٣١)، والبحر المحيط (٣٢،٢٦٦)، والتحبير (٣٣٤/٣)، وتيسير التحرير (٢٣٣/٤).

مثاله: إذا اختلف رب الثوب والخياط، فقال المالك: أمرتك أن تقطعه قميصاً فقطعته قباءً، وقال الخياط: بل أمرتني أن أقطعه قباءً. قال الشافعي: فيها قولان:

أحدهما: أن القول قول رب الثوب، وهو  $[able{self-1}]$  أبي حنيفة. والثانى: أن القول قول الخياط، وهو مذهب ابن أبى ليلى  $(able{ta})$ .

فيقصد الشافعي البدلك المحاية مذهب من ايؤبه لقوله ألمن العلماء لاحكاية مذهب نفسه، فإن مذهبه أنهما يتحالفان، ولكن ربما لا يذكر مذهبه في هذا الموضع لاشتهاره واستغنائه عن الذكر، ولأنه ذكره في موضع آخر أغناه عن الإعادة، أو لأنه في مهلة إتمام النظر فيه فيؤخره إلى أن المحسم أن ا فيه رأيه، أو لمعنى آخر من المعاني؛ إذ الدواعي والصوارف في أمثال ذلك لا تدخل تحت الحصر.

وهذا يرجع حاصله إلى قولين [ لعالمين " ] فلا تناقض فيه، وإنما التناقض قولان متضادان لعالم واحد في وقت واحد بالإضافة إلى حالة واحدة من أحوال المسألة، فما لم تراع هذه الشروط كلها [ لظهر " ] التناقض.

<sup>(</sup>۱) يخ (ب): (( مذهب )).

<sup>(</sup>۲) انظر: مختصر المزني بهامش الأم (۸۲/۳)، والمهذب (٤١٠/١)، والمدايـة (٢٧٩/١)، وتكملة المجموع الثانية (١٠٥/١٥ -١٠٩).

<sup>(</sup>٣) يخ (ب): (( بهذا )).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (( يعتد بقوله )).

<sup>(</sup>٥) يخ (ب): ((پخمر)).

<sup>(</sup>٦) في (ب): (( لعاملين )).

<sup>(</sup>٧) في كلا النسختين ( لا يظهر )، ولعل الصواب ما أثبته.

فإن قيل: إذا لم يقل الشافعي الله هذه المسألة [لي (١)] فيها قولان " ( فلم (٢) نقل أصحابه للشافعي في المسألة [ قولين (٢) ]؟!

قانا: إنما يُطلقه من الأصحاب من لا يدري أنه إنما قصد حكاية مذهب غيره، فيُطلقه بناءً على ظنه، وإنما يكون الغلط في ظنه فإن معزف ذلك فإنما يُضيف القول إليه باللام، واللام تقتضى نسبة مّا، أيُ نسبة كانت، ولا يتعين وجة من وجوه النسبة كما يُقال "الدار لزيد "بمعنى [أنها أملكه، ولكن اللام ليست تختص بموضع الملك، بل يُقال " هذا المسجد لزيد "لا بمعنى الملك، بل بمعنى أنه بناه أو يعظُ يُقال " هذا المسجد ترس [فيه "] أو يؤمُ فيه، [أو الأقلام اليه وإن لم يبنه ولا الدرس أنه الله على من شاء بحكم الولاية.

فاللام تحتمل جميع أنواع هذه النسبة، فكذلك في الأقوال؛ إذ يقال: "هذا الخبر لرسول الله في "، أي هو مِنْ قوله. ولـ "أبي هريرة "، أي مِنْ نقله وإنْ لم يكن مِنْ قوله، فيصح الإضافة إليه باللام، والمراد نسبة النقل لا نسبة اختراع القول، فكذلك يجوز أن يقال "للشافعي فيها

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( لِمَ )).

<sup>(</sup>٣) في كلا النسختين ( قولان ) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٤) انظر: المحصول (٣٩٣/٥).

<sup>(</sup>٥) في كلا النسختين (أنه) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٦) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٧) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٨) في (أ): ((و)).

<sup>(</sup>٩) في (أ): (( يُدرّس)).

قولان "، أي: هما من نقله وروايته وإنٍ لم يكن من اختراعه واختياره لنفسه.

فالإطلاقات في مثل هذا يُتسامح فيها لأن الاعتماد الأكثر [فيها(۱)] على القرائن [المعرّفة للمقاصد(۲)] مع احتمال الألفاظ.

فإن قيل: فإذا لم يذكر مذهبه فأى فائدةٍ في نقله قول غيره ؟!.

قلنا: هذا [ اعتراض مجمعاً عليها لم يارد المسألة إذا كانت مجمعاً عليها لم يكن للاجتهاد فيها مجال فذكر أصل الخلاف فيها يفيد الرخصة في الاجتهاد فنه مجال في المخالف ومذهبه يفيد الاغتناء بالنظر؛ فإن المسمى إذا كان إماماً كبير الشأن [ يحتاط (۵)] الناظر في التأمل في مخالفته، ولا يتجاسر إلا بدليل [ واضح (۲)].

وإذا 1 حصرها(۱) في قولين أفاد أنه الذي يستحق النظر من بين سائر الاحتمالات وتبين أن سائر الاحتمالات وتبين أن ما عدا ذلك خارجٌ عن مذهب الجماعة، هذا إنْ صرّح بالحصر فقال: "ليس فيها إلا قولان ".

<sup>(</sup>١) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( المعرّفة فيها للمقاصد )).

<sup>(</sup>٣) في (ب): (( القول )).

<sup>(</sup>٤) أشار الرازي إلى نحو هذا المعنى في المحصول (٣٩٣/٥).

<sup>(</sup>٥) في (ب): ((فيحتاط)).

<sup>(</sup>٦) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٧) يخ (ب): (( حصر )).

<sup>(</sup>٨) انظر: المحصول (٣٩٤/٥).

فهذه فوائد نقله [ المذاهب(۱)] وإنْ لم يُصرّح بمذهبه، ولسنا نرى الإطناب في هذه الأقسام الثلاثة؛ فإن المتعنت ليس يستبعد هذه الأقسام(۱)، وإنما يستبعد القسمين [ الأخيرين(۱)] اللذين يوهمان التناقض في الجمع بين النفى والإثبات.

## القسم الرابع: مواضع التردد.

ومثاله: أن يقول الشافعي السائلة على قولين "، ومعناه: أنه يحتمل وجهين، فالنفي محتملٌ والإثبات محتملٌ، وإنما يُختار [أحدهما بالترجيح عنه المواضع المواض

<sup>(</sup>١) في (ب): (( للمذاهب )).

<sup>(</sup>٢) لم يرتضِ إمام الحرمين ما ورد في الوجه الثالث فيما سبق، وذكر أنه غير سديدٍ من وجهين:

أحدهما: أن ذلك الوجه قد يجعل المسألة على قولين في صورةٍ لا يؤثر فيها عن العلماء قولٌ على التنصيص.

والثاني: أن الشافعي يضيف القولين إلى اجتهاده، ولا يُجري ذلك مجرى حكاية المذاهب، فإنه إذا حكى المذاهب فصيغة كلامه في الحكاية تتميز عن صيغة ذكره القولين. انظر: كتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص (ص٩٠،٨٩).

وما ذكره إمام الحرمين إنما يصح لو حُملت جميع وجوه أقوال الشافعي على الوجه الثالث فحسب، إلا أن الواقع أن هذا الوجه قد تُحمل عليه بعض وجوه أقواله، وهي التي لم يصرّح فيها بأنها من اجتهاده أو أنها قولان له، فاحتمال حكايته لمذهب غيره في هذه الحالة أمرٌ وجيهٌ. وانظر: الهامش رقم (٨) من كتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص (ص٨٩).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( الآخرين )).

<sup>(</sup>٤) في (أ): (( واحدٌ فيما))

وقد لا يذكر (۱) فإذا لم يذكر الترجيح دل على أنه [ لم يتم بعدُ (۱) نظره في المسألة، وأنه في مهلة النظر، ثم قد يساعده الفراغ والعمر لطلب الترجيح وقد تخترمه المنية قبل ذلك (۱) وكل ذلك جائزٌ، وشيءٌ من ذلك غير مستنكر ولا متناقض، ويرجع حاصله إلى التوقف والاحتياط، وذلك غاية الورع والتحرج، وهو دأب الصحابة والسلف الصالحين [ رضي الله عنهم (۱) ؛ إذ كان التوقف أغلب أحوالهم في الغوامض، [ إذ قال (۱) رسول الله في: (المؤمن وقافٌ) (۱) ، وقال الله (۱) النوامض، [ إذ قال (۱) المؤمن وقافٌ) (۱) ،

<sup>(</sup>۱) انظر: التبصرة (ص۱۲،۰۱۲)، وشرح اللمع (۱۰۸۰،۱۰۷۹)، كتاب الاجتهاد من كتاب التبصرة (ص۹۲ - ۶۹)، والوصول إلى الأصول (۲۰۸۰،۳۵۲)، والمحصول (۳۹٤/۵)، والإحكام للآمدي(۲۰۸۰،۲۰۸)، وشرح مختصر الروضة (۱۲۳/۳)، وفرائد الفوائد (ص۳۳ - ۳۰)، والإبهاج (۲۱۲/۳)، والبحر المحيط (۱۲۲/۳)، والتحبير (۳۳٤/۳)، وتيسير التحرير (۲۳۳/۶).

<sup>(</sup>٢) في (أ): (( بعدُ لم يتم )).

<sup>(</sup>٣) وقد ذكروا أن أقوال الشافعي التي من هذا القبيل قد وردت في بضعة عشر موضعاً سية عشر أو سيبعة عشر. انظر: التبصرة (ص٥١٢ ، ٥١٣) ، وشرح اللمع (ك٠٩٠ ، ١٠٧٩ ) ، وتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص (ص٩٢ -٤٩) ، والوصول إلى الأصول (٣٥٦ ، ٣٥٥) ، والإحكام للآمدي (٢٠٨ ، ٢٠٨ ) ، وشرح مختصر الروضة (٦٢٣ ) ، وفرائد الفوائد (ص٣٣ -٣٥) ، والإيهاج (٢١٦ /٢).

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٥) في (أ): (( وقال )).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في الزهد الكبير (٣٤١) برقم (٩٣٠) موقوفاً على عمر أو أورده في فيض القدير، وقال: (ظاهر صنيع المصنف أن مغرجه خرجه وأقره، والأمر بخلافه، بل تعقبه بما نصه: تفرد به يزيد بن عياض، وليس بالقوي، وروي من وجه صحيح مرسلاً، وقال الذهبي في الضعفاء: يزيد بن عياض قال النسائي وغيره: متروك (٢٥٧/٦).

وأورده العجلوني في كشف الخفاء، وقال: "رواه الديلمي والقضاعي عن أنس رفعه، وهو ضعيف، وللديلمي عن أنس أيضاً بلفظ (المؤمن فطن حذر وقاف متثبت لا يعجل عالم ورع، والمنافق همزة لمزة حطمة لا يقف عند شبهة ولا عند محرم كحاطب ليل لا يبالي من أين كسب ولا فيما أنفق)، وأخرجه البخاري في تاريخه عن كعب بن عاصم بمثله إلا انه زاد "كيس" في الترجمة ولم يقل كحاطب ليل الى آخره". (٣٨٧/٢) برقم (٣٨٧/٢).

- (١) لم ترد في (ب).
- (٢) أخرجه الدارمي في سننه في باب الفتيا وما فيه من الشدة (٤٢/١) عن عبيد الله بن أبى جعفر مرسلا.
  - (٣) في (بملك )).
  - (٤) في (أ): (( حرّمتهما آية وأحلتهما آية )).
- (0) أخرجه مالكً في الموطأ في كتاب النكاح، باب ما جاء في كراهية إصابة الأختين بملك اليمين والمرأة وابنتها (٥٣٨/٢)، والشافعي في مسنده في كتاب عشرة النساء (٢٨٨/١)، وعبد الرزاق في مصنفه في باب الجمع بين ذوات الأرحام بملك اليمين (١٩٨١، ١٩٩١) برقم (١٢٧٣٢)، (١٢٧٣١)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٤٨٣/٣) برقم (١٦٢٥٧).
  - (٦) لم ترد في (ب).
  - (٧) في (ب): (( وترداد )).

<sup>=</sup>وقد رواه الشهاب القضاعي في مسنده مختصراً (١٠٧/١) برقم (١٢٨)، والديلمي في فردوس الأخبار (٤٦٢/٤) وذلك من حديث أبان بن أبي عياش عن أنس مرفوعاً، وفيه سليمان بن عمرو أبو داود النخعي الكذاب، معروفٌ بوضع الحديث. انظر: ميزان الاعتدال (٢١٦/٢ -٢١٨).

البسملة يكون من [ هذا (۱)] القسم (۲)، وسنذكر وجهه إن شاء الله [ تعالى (۲)] .

ويتوجه على هذا ثلاثة أسئلةٍ:

الأول: 1 إنْ أَنَا قال قائلٌ " المفتي إنما هو 1 مفتو أَنَا بأن يفتي في المسألة لا بأن يتردد، فإن معنى التردد أن يقول: لا أدري، فما من عامي إلا وهو يقدر على ذلك، 1 فكيف ألى يليق هذا بمنصب المفتى لا ".

قلنا: المسائل المنقولة عن الشافعي في في مسائل الفروع قريبٌ من ستين ألف مسألةٍ على ما [حكى (١) بعض الأصحاب، وإنما جمع بين القولين على سبيل التردد في [بضع عشرة (١) مسألةً، وباقي مسائل القولين قديم وجديد واختلاف أحوال ونَقْ لُ [منهب المنابق على ما سبق

<sup>(</sup>١) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر: المستصفى (٣٨١/٢)، والإحكام للآمدى (٢٠٨/٤).

<sup>(</sup>٣) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (( فإن )).

<sup>(</sup>٥) في كلا النسختين (( مفتى ))، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٦) فِي (أ): (( وكيف )).

<sup>(</sup>٧) في (ب): ((حُكى عن )).

<sup>(</sup>A) في (أ): (( بضعة عشر))، وفي (ب): (( بضع عشر ))، وهو خطأ في كلا النسختين؛ لأن المعدود وهو (مسألة) مؤنث، والعدد هنا مركب، فالجزء الأول منه وهو ( بضع) يجب أن يخالف المعدود في التأنيث فيكون بلفظ ( التذكير )، والجزء الثاني منه وهو ( عشرة ) يجب أن يوافق المعدود في التأنيث.

انظر: شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (٣٧٥/٢).

<sup>(</sup>٩) في (ب): (( مذاهب العلماء )).

تفصيله، فهو [ مفتواً] [ وصاحب مذهبواً] [ فيما أفتى فيه باعتبار ما أفتى وفيما توقف فيه باعتبار أنه اطلع على مآخذ الحكم وتعارض الدليل، وباعتبار أنه متمكن من التأمل والنظر الاستنباط الترجيح في مستقبل الزمان، والعامي بمعزل عن هذه الاعتبارات [ الثلاثة أنا ؛ فإنه الا يفتي في مسألة أصالاً والا يعرف، وإذا قال " الا أدري " كان ذلك جهالاً الا تردداً؛ فإن التردد إنما يكون بعد معرفة الأدلة وتعارضها، و[ الا أن النظر وطلب الحق بطول النظر والاستنباط.

وعلى الجملة فمن شرَطَ في [ منصب (١)] المفتي أن يكون المفتي عالماً بجميع المسائل غير متردد في شيء منها دلَّ ذلك على غاية جهله بمآخذ الأحكام الفقهية الظنية، ولزمه على ذلك إخراج الصحابة بجملتهم عن حيّز المفتين، وكذلك مَنْ بعدهم؛ إذ ما من أحد إلا وقد توقف في مسائل.

السؤال الثاني 1 إن قال قائل (۱) " إذا كان حاصله التوقف والتخير فأي فائدة في ذكر المسألة وذكر القولين فيها، فكان الأولى أن يعرض عن هذه المسألة (۱).

<sup>(</sup>١) في كلا النسختين (( مفتى ))، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) يخ (ب): (( إذا )).

<sup>(</sup>٤) في (أ): (( الثلاث )).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٦) يخ (أ): (( مذهب )).

<sup>(</sup>٧) في (ب): ((إذا قال القائل)).

<sup>(</sup>٨) انظر: شرح اللمع (١٠٧٩/٢)،

قلنا: فيه خمس فوائد:

الأولى: 1 يُحْر صورة المسألة؛ لأن وضع الصور للمسائل ليس بأمرٍ هيّنٍ في نفسه، بل الذكي ربما يقدر على الفتوى في كل مسألة إذا ذُكرت له صورتها، ولو كُلّف وضع 1 الصور (٢) ، وتصوير كل ما يمكن من التفريعات والحوادث في كل واقعة عجز عنه، ولم يخطر بقلبه تلك الصور 1 أصلاً (١).

فذكر صورة المسألة كفاية لمؤونة اختراع الصور وتقديرها، وتحريك لداعية النظر فيها(1)، [فهاتان(1)] فائدتان.

الثالثة: في ذكر القولين وتنبيهه للأصحاب على كونه متردداً رخصة لهم في النظر لتخريجها على أشبه أصوله، وتقريرها [على أما هو أليق بمذهبه، فإنهم لو لم يعرفوا تردده ربما ظنوا أن له فيها مذهبا مقطوعاً به فكانوا لا يشتغلون بالنظر والاجتهاد بل بالتفتيش عن النصوص المنقولة.

الرابعة: في حصره في القولين أو الثلاثة ليكفي مؤونة النظر في غيرها من الاحتمالات في المسألة وإنْ دارت بين النفى والإثبات فلل

<sup>(</sup>۱) زیادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( الصورة )).

<sup>(</sup>٣) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٤) انظر: المحصول (٣٩٦،٣٩٥/٥).

<sup>(</sup>٥) يخ (ب): (( فهذه )).

<sup>(</sup>٦) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٧) انظر: التبصرة (ص٥١٣)، والإبهاج(٢١٨/٣).

[ ينحصر الاحتمال (۱) في قولين، بل [ قول في النفي و (۲) قول في الإثبات وقول في التفصيل، ثم التفصيل والتقسيم يحتمل وجوها مختلفة لا تتحصر.

فحصر الاحتمال في أقوال معدودة يكفي مؤونة النظر في غيرها، والذلك<sup>(۲)</sup> لم يكن لقائل أن يقول: [إن<sup>(1)</sup>] رسول الله الله الذ<sup>(1)</sup> لم يعين لنا ليلة القدر فلِمَ [لم<sup>(1)</sup>] ينزل ذكرها رأساً، وقال: (التمسوها في العشر [الأواخر<sup>(۷)</sup>]، وفي الأوتار) (۸).

بل يُقال: فائدته كفاية المؤونة في طلبها [في عامه عليه السلام: الداعية لطلبها من مظنتها، وهي الأوتار، وكذلك قوله عليه السلام:

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>١) في (أ): (( تنحصر الاحتمالات )).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( وكذلك )).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) في كلا النسختين (إذ) والصواب ماأثبته.

<sup>((</sup> 발)):(1) 실(기)

<sup>(</sup>٧) في (أ): (( الأخير )).

<sup>(</sup>٨) أخرجه بنحوه البخاري في صحيحه في كتاب الإيمان، باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر (٢٧/١) برقم (٤٩)، وفي كتاب الصوم، باب تحري ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر فيه عن عبادة (٢١٠/٢) برقم (١٩١٧)، وأخرجه مسلمٌ في صحيحه في كتاب الصيام، باب فضل ليلة القدر والحث على طلبها وبيان محلها وأرجى أوقات طلبها (٢٢٣،٧٢٦) برقم (١١٦٥،١١٦٥).

<sup>(</sup>٩) ي (( ي )). ((٩)

(اسم الله الأعظم في آيتين أول آل عمران:، وقوله: ﴿ وَإِلَهُ كُرُ إِلَهُ وَعِدُّ لَآ إِلَهُ السَّم الله الأعظم في آيتين أول آل عمران:، وقوله: ﴿ وَإِلَهُ كُرُ إِلَهُ وَعِدُ لَآ إِلَهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾)(١)، ولم يُعيّن.

الخامسة: في ذكر توجيه القولين؛ فإنه لابد وأن يذكر وجه كل قول وسبيل تعارض الاحتمال فيحصل به التنبيه للأدلة، ويهون النظر في طلب الترجيح؛ [ فإن طلب الترجيح أو وحده أهون من طلب الدليل أولاً ثم طلب الترجيح ثانياً.

فعلى كل ناظرِ في المسائل وظائفٌ خمسٌ:

أولها: وضع صورة المسألة وفهمها.

والثانية: طلب الاحتمالات فيها واستقصاؤها.

(٢) زيادة من (ب).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث) مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>۱) لم أجده بهذا اللفظ، وقد ورد عن أسماء بنت يزيد رضي الله عنها مرفوعاً بلفظ (اسم الله الأعظم في هاتين الآيتين ﴿ وَلِلْهُمُّ إِلّٰهُ وَرَحَّلًا إِلَهُ وَالْحَمُّ الرَّحِمُ ﴾ وفاتحة سورة آل عمران ﴿ اللهُ اللهُ عظم الآيتين ﴿ وَلِلْهُمُ اللهُ اللهُ علم الله الله الأعظم (٢٧٦٦) برقم (٢٩٣٦٣) وفي كتاب الزهد، باب ما قالوا في البكاء من خشية الله (٢٣٢٧) برقم (٢٥٦٠٦) و أحمد في مسنده قالوا في البكاء من خشية الله (٢٣٣٧) برقم (٢٥٦٠٦)، وأحمد في مسنده (٢١٦٥١) برقم (٢٥١٨) والدارمي في سننه في كتاب فضائل القرآن، باب فضل أول سورة البقرة وآية الكرسي (٢٢٨٥) برقم (٣٨٩٩)، وأبو داود في سننه في أبواب قراءة القرآن وتحزيبه، باب الدعاء (٢٠٨٠) برقم (٣٨٩٩)، وابن ماجه في سننه في كتاب الدعاء، الله الأعظم (٢٠٢١) برقم (٣٨٥٥)، والطبراني في المعجم الكبير عن عبيد الله بن أبي زياد القداح عن شهر بن حوشب عن أسماء (١٧٤/١٤) برقم (١٥٧٥) برقم (١٥٧٥).

والثالثة: حصر ما ينقدح من جملة تلك الاحتمالات وتعليلها ما أمكن.

والرابعة: طلب أدلة الاحتمالات.

الخامسة: طلب الترجيح في تلك الأدلة.

فالشافعي الكلامية الوظائف الأربع ولا يترك إلا الوظيفة الخامسة، فكيف تنكر فائدة القولين!

السؤال الثالث: [ إن (١)] قال قائلٌ " إذا كان معنى القولين في هذه المسألة التردد والتوقف فيرجع حاصله إلى أنه لا قول للشافعي [ في المسألة (٢)] أصلاً، فكيف يُنسب إليه قولان، وليس له فيها قولٌ واحدٌ فضلاً عن قولين، وكيف يجوز لمسلم أن يقول: لعثمان في في الجمع بين الأختين في ملك اليمين قولان؛ لقوله: (حرّمتهما آيةٌ وأحلتهما آيةٌ) ".

قلنا: لا يوجد في مثل هذه المسألة نص الشافعي في يقول الفيه (١) : (لي في هذه المسألة قولان) بل يقول: (هذه المسألة على قولين، أو تحتمل قولين، أو فيها قولان)، أو ما يجري مجراها من الألفاظ، وأما أصحابه إذا قالوا (هذه المسألة للشافعي فيها قولان) عنوا بلام الإضافة ما تحتمله اللام، ويُفهم منه مقصودهم بقرينة الحال.

[ و(1) ] إذا رجع الاعتراض إلى استنكار لام الإضافة من أصحاب الشافعي فقد انتفى الاعتراض عن الشافعي أصلاً وضعُفَ الاعتراض

<sup>(</sup>١) ي ( إذا )).

<sup>(</sup>٢) يخ (ب): (( فيها )).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

على أصحابه ضعفاً ظاهراً لا يتمارى فيه من يعرف توسع أهل اللغات في إطلاق اللام بأقل أنواع النسب والإضافات؛ إذ لا يبعد أن يُقال: لفلان في الهدن الدادثة الواقعة رأيان يتردد بينهما ورأيان يقول بهما جميعاً ورأيان الحكمة (١) ورأيان المعلم المناسبة عن أهل المعلم والمحرم.

فهذه الأنواع الثلاثة من الإضافة يجوز إطلاق اللام عليها في الآراء والأقوال، [فقولنا معلى الفلان في الواقعة رأيان وقولان) كلامٌ عامٌ ثم نقسمه إلى أربعة أقسام خاصة، [فنقول أنا : إما أن يكون له قولان يجمع بينهما، أو يتردد [فيهما أن الوينقلهما جميعاً عن غيره، أو يقولهما من تلقاء نفسه، إلى غير ذلك من الأقسام، فإذا دخلت هذه الأقسام تحت عموم الإطلاق فلا يستحيل إطلاق العام اعتماداً على القرينة المخصصة ببعض [هذه "] الاحتمالات، وهذه القرينة ظاهرةٌ بين أصحاب الشافعي الهذا ومشهورة (الإسلام) فيما بينهم.

ولا حرج على من يقول ( لعثمان شي في مسألة الأختين قولان يتردد بينهما )؛ فإنه إذا ذُكر التردد فُهم المقصود، و[ أنه (^^)] إنما قُصد بنسبة القولين إليه أنه ذكرهما ونطق بهما فأظهر التردد بينهما.

<sup>(</sup>١) في (ب): (( ويستوعبهما )).

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( الحل )).

<sup>(</sup>٣) في (ب): (( كقولنا )).

<sup>(</sup>٤) فيقول )). (( فيقول )).

<sup>(</sup>٥) في (بينهما )).

<sup>(</sup>٦) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٧) في (ب): (( مشهورة )).

<sup>(</sup>٨) لم ترد في (ب).

ا وإذا('') جاز هذا مقروناً بذكر التردد [جاز'') مع إغفال ذكر التردد [باز'') كانت ثمَّ قرينة معرفة متداولة تقوم في التفهيم مقام ذكر التردد، وهذه القرينة [متداولة ''') بين المنتمين إلى مذهب الشافعي في لكثرة وقوع ذلك في مذهبه، [وليست متداولة ولا معروفة '') بين العثمانيين؛ إذ ليس لعثمان في عصابة [ينتسبون'') إليه، وينتحلون مذهبه خاصة، ويبحثون عن أقاويله المجزومة والمترددة حتى يشيع بينهم تردد أقواله ويتفاهمون باصطلاحهم مقاصد إفهامهم.

وإني لأعجب ممن يقدح [ بمثل (۱) هذه الاعتراضات لاسيما في مقتضى الألفاظ المطلقة مع أن مذهب القاضي وأكثر الأصوليين أن الألفاظ لا صيغة لها في أصل الوضع وإنما يُفهم بالقرائن (۱).

<sup>(</sup>١) قِ (أ): (( إذ )).

<sup>(</sup>٢) في (أ): (( وجاز )).

<sup>(</sup>٣) ي (أ): (( إذ )).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (( ومتداولة )).

<sup>(</sup>٥) في (ب): (( وليست معروفة ولا متداولة )).

<sup>(</sup>٦) في (ب): (( ينتمون )).

<sup>(</sup>٧) يخ (ب): (( مثل )).

<sup>(</sup>٨) الرأي القائل بأن الألفاظ سواءً أكانت ألفاظ عمومٍ أم أمرٍ أم نهي لا صيغة لها حاصله التوقف، وقد اختُلف في تفسير معنى الوقف هنا، وهو رأي بعض الأشعرية، وقد نُسب إلى أبي الحسن الأشعري، وإلى القاضي أبي بكرٍ الباقلاني، إلا أنه ليس مذهب أكثر الأصوليين كما ذكره الغزالي هنا، بل رأي أكثرهم أن للألفاظ صيغة موضوعة لها في أصل الوضع. انظر: العدة (٢١٤/١)، (٢٩٨١)، والمستصفى (٢٦٢١)، والإحكام للآمدي (٢٢٢،٢٠٨، ٢٥٨١)، وشرح الكوكب المنير

[ أفينكر (۱) هذا المعترض أن أصحاب الشافعي يتفاهمون من اطلاقاتهم هذه المعاني التي ذكرناها؟، أم يعترف به ويُحرم عليهم [ هذا الإطلاق؟.

فإن أنكر تفاهمهم فهو بهت صريح، وإنْ حرّم عليهم اصطلاحهم فهو تحكّم باردٌ وحَجْرٌ فاسدٌ لا سبيل إليه.

القسم الخامس من معاني القولين: التخيير بينهما على سبيل البدل لا على سبيل البدل لا على سبيل الجمع، وهذا وجه ذكره القاضي أبو بكر الباقلاني (٢)، وأنكره جميع [أصحاب الشافعي (٤)] (٥)، وليس هذا بمنكر عندي، بل

والذي يظهر أن تعميم الإنكار عن جميع أصحاب الشافعي غير سديدٍ، فقد نقل المناوى عن الماوردى تجويزه مثل هذا الوجه. انظر: فرائد الفوائد (ص٣٤).

وفصل إمام الحرمين في حكم هذا الوجه؛ فذكر أنه إنْ كان القولان في تعيين أحد واجبين، مثل أن يؤدي أحد الاجتهادين إلى إيجاب شيء ويؤدي الاجتهاد الثاني إلى إيجاب غيره، جاز حمل القولين على التخيير، ويُنزّل ذلك منزلة خصال كفارة اليمين، وأما إن كان القولان في حكمين متضادين، كأن يؤدي أحد الاجتهادين إلى تحليل ويؤدي الثاني إلى تحريم، فلا يُتصور القول بالتخيير في القولين. انظر: كتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص (ص٣٤، ٩٣)، وفرائد الفوائد (ص٣٤).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>=</sup>وانظر رأى الباقلاني في كتابيه: التقريب والإرشاد (٢١/٣، ٥٠)، والانتصار (١٨٢/١).

<sup>(</sup>١) فينكر)).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص (ص٩٢).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (( الأصحاب )).

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح اللمع (٢٠٧٦/٢) والتبصرة (ص٥١٢)، والمحصول (٣٩١/٥)، والإحكام للآمدي (٢٠٨،٢٠٧/٤)، والإبهاج (٢١٦/٣).

هو متجه ، وهو أحد معاني القولين (۱۱)؛ ويريد به: [أني شَتَ أفتيت بهذا وإنْ شَتَ أفتيت بذاك، وكيف ما فعلتُ فأنا مصيبٌ للحق وممتثلٌ لأمر الشرع.

فنقول: هذا [ الكلام<sup>(٢)</sup>] دقيقٌ، ويكلُّ الفهم الضعيف عن درْكه، وأحسن علاج الأفهام الضعيفة الاستدراج والاستجرار إلى الحق بعكازة

<sup>(</sup>۱) ذكر الغزالي في المستصفى كلاماً يتفق مع تعليل وجاهة هذا الوجه عنده في معاني القولين هنا، ويشير إلى مأخذ هذا الوجه، حيث قال: (( مسألة: إذا تعارض دليلان عند المجتهد وعجز عن الترجيح ولم يجد دليلاً من موضع آخر وتحير فالذين ذهبوا إلى أن المصيب واحد يقولون: هذا بعجز المجتهد وإلا فليس في أدلة الشرع تعارض من غير ترجيح، فيلزم التوقف أو الأخذ بالاحتياط أو تقليد مجتهد آخر عثر على الترجيح، وأما المصوبة فاختلفوا؛ فمنهم من قال: يتوقف لأنه متعبد وقال القاضي: يتخير؛ لأنه تعارض عنده دليلان، وليس أحدهما أولى من الآخر، فيعمل بأيهما شاء...)) المستصفى (٢٨٩/٣)، ثم بين انبناء بعض أقوال الشافعي على هذا المأخذ. انظر: المستصفى (٢٨٩/٣).

<sup>(</sup>٢) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( المعنى )).

<sup>(</sup>٤) انظر: المستصفى (٢/٣٧٩).

<sup>(</sup>٥) في (ب): (( وأما أن يكون كونه )).

<sup>(</sup>٦) في كلا النسختين ( الآن ) ولعل الصواب ما أثبته.

الأمثلة، فنقول: مَنْ دخل الكعبة واستقبل الجانب الشرقي في صلاته، فصلاته صحيحةٌ وفعله حقٌّ، فإنْ [ استدبره(۱)] أيضاً ففعله حقٌّ).

[ فإن قيل (")]: فكيف كان الاستدبار حقاً وهو نقيض الاستقبال الذي كان حقاً ؟!.

ا فيُقال في الجواب (ث) : الحق امتثال الأمر وهو مأمورٌ باستقبال جزءً من الكعبة، فإنْ استقبل الجانب الشرقي فقد [ امتثل (۵)] الأمر، وهو حقّ لذلك، وإنْ استدبر فقد استقبل الجانب الغربي فكان ممتثلاً أيضاً للأمر وكان حقاً لذلك؛ إذ لا [ مرجح (۲)] للجدار الشرقي على الجدار الغربي، افكذلك الشافعي (۲)] هي يقول: إذا أعتق عن كفارته عبداً طالت غيبته وانقطع خبره فهل يجزؤه عن الكفارة ؟، فيه قولان:

أحدهما: [أنه (^) يُجزئ؛ لأن الأصل بقاء العبد، [فيستصحبه (^)]، ولا يتركه بالشك.

والثاني: [أنه (۱۰۰)] لا يُجزئ؛ لأن الأصل اشتغال الذمة، فيستصحبه ولا [يتركه (۱۱۰)] بالشك (۱۲۰).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>١) في (ب): ((استدبرها)).

<sup>(</sup>٢) انظر: المستصفى (٣٧٩/٢).

<sup>(</sup>٣) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (( الجواب: فيُقال في جوابه )).

<sup>(</sup>٥) في (أ): (( استقبل )).

<sup>(</sup>٦) في (ب): (( ترجيح )).

<sup>(</sup>٧) في (ب): (( فكذلك نقول: قال الشافعي )).

<sup>(</sup>٨) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٩) في (ب): ((فيُستصحب)).

<sup>(</sup>۱۰) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>۱۱) في (ب نترك )).

<sup>(</sup>۱۲) انظر: المستصفى (۲/۳۸۰).

فأقول: القولان في جميع مسائل تقابل الأصلين معناه التخيير للمفتي على سبيل البدل، حتى إن شاء أفتى بهذا وإنْ شاء أفتى بذاك؛ لأنه مأمورٌ بالاستصحاب''، [ وأن لا يتركه'') بالشك، فإنْ قال ( يجزئ ) فقد استصحب [ بقاء العبد فكان ممتثلاً، وإن قال ( لا يجزئ ) فقد استصحب'') اشتغال الذمة وكان ممتثلاً، وكان كل واحدٍ لمنهما'' حقاً؛ لأنه داخلٌ تحت امتثال الأمر العام، وهو الأمر بالاستصحاب، كالمتردد بين جدران الكعبة مُحِقٌ [ كيف') ما تردد؛ لدخوله في جميع أحواله تحت امتثال الأمر العام باستقبال جزءٍ من الكعبة، ولعمري استصحاب حياة العبد غير استصحاب شغل الذمة كما أن استقبال الشرقي غير استقبال الغربي، ولكن قيل: أمر باستقبال جزءٍ من الكعبة من الكعبة المن الكعبة المن الكعبة المن الشرقي غير استصحاب للأنه استقبال الكعبة، فكذلك استصحاب، فلا فرق بين المستصحب حياة أو شغل ذمةٍ ، بل لأنه استصحاب، فلا فرق بين المسالتين.

(١) الاستصحاب هو: الحكم بثبوت أمر شرعي أو عقلي أو انتفائه في الزمان الحاضر لثبوته أو انتفائه في الزمان الماضي. انظر: البحر المحيط(١٧/٦).

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( ولا يتركه )).

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين تصحيح في هامش النسخة (أ)، وفي (ب) ورد: (( فإن قال يُجزئ فقد استصحب بقاء العبد فكان ممتثلاً، وإن كان يقول ( لا يجزئ ) فقد استصحب اشتغال الذمة فكان ممتثلاً )).

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٥) ف (أ): ((فكف)).

فإن قيل: هذه المسائل لا تخلو عن ترجيح أحد الجانبين على الآخر ولكن يخفى [ درُك(١)] الترجيح على المجتهد فذلك يوجب التوقف لا التخيير(٢)، بخلاف جوانب الكعبة فإنه لا مجال للترجيح فيها أصلاً.

فنقول: أنا أُسلّم أنه إنْ ظهر ترجيحٌ لم يجز التخيير وأنه إنْ علم أن فيه ترجيحاً ولكنه لم يطلع عليه فلا تخيير، أفتسلّمُ لي أنه إنْ تعارضَ الاستصحابان على السواء من غير وجود ترجيحٍ في علم الله سبحانه وتعالى [ فإنه (7)] يلزم منه التخيير، أم لا ؟.

فإنْ سلمتَ فقد حصل الغرض، وإن منعتَ لم تجد فرقاً بينه وبين مسألة الكعبة، فالآن تأمل وانظر [فيما أنا تُنازعُ: أثنازعُ في تصور مسألة الكعبة، فالآن تأمل وانظر [فيما لا يكون بينهما ترجيحٌ في تعارض استصحابين على سبيل التعادل بحيث لا يكون بينهما ترجيحٌ في علم الله تعالى حتى إذا كان ترجيحٌ من جانب قابله ترجيحٌ من الجانب الآخر في مثل تلك الدرجة، أو تُنازعُ في التخيير مع تسليم التعادل في التقابل وانتفاء الترجيح؟؛ فإن كل واحدٍ من هذين الطرفين يُتوهم النزاع فيه، ولكل واحدٍ منهما مأخذٌ يُباين الآخر، فينبغي أن نَفْصِلَ القول في أحدهما عن الآخر، فهما أصلان متابنان.

٣٠١\_

<sup>(</sup>۱) يغ (ب): (( ذلك )).

<sup>(</sup>٢) أشار الغزالي في المستصفى إلى أن هذا الرأي صادرٌ من المخطئة الذين يقولون إن المصيب واحدٌ، ومن عداه مخطئٌ. انظر: المستصفى (٣٧٨/٢).

<sup>(</sup>٣) في (١): (( أنه )).

<sup>(</sup>٤) في (ت ( فيماذا )).

أما الأصل الأول ('فالنزاع فيه محالٌ؛ فإنا ندّعي أنه يمكن في قدرة الله تعالى أن يُحدث واقعة يتعادل فيه استصحابان [ متقابلان (۲) على السواء بحيث لا يخلق بينهما سبباً مرجحاً من أحد الجانبين، فإنْ أنكر الخصم ذلك من قدرة الله تعالى فليس يخلو إما أن يدعي عجز الخالق عن خلق ذلك وتقديره، وهو كفرٌ، أو يزعم أن ذلك محالٌ في نفسه، فيُقال له: واستحالة ذلك عرفته بضرورة العقل أو نظره ؟، ولا سبيل له إلى دعوى شيءٍ من ذلك، فغاية احتياله أن يقول: هذا محالٌ؛ لأنه يؤدي إلى الجمع بين المتضادين، وهو أن يكون الشيء حقاً ونقيضه حقاً، وهو محالٌ.

فنقول: هذا إنما يكون محالاً إذا لم يكن نقيضُهُ مثلُهُ في كونه امتثالاً [للأمر(٢)] الحق، فأما إذا استوى الشيء ونقيضه في كونهما داخلَينِ تحت عموم الامتثال لم يبعد كون كل واحدٍ منهما حقاً على سبيل البدل، [ككون استقبال أحد جدران الكعبة مع استدباره حقاً، وإنما هو نقيض (٤٠)] ؛ فإن استدباره حق كاستقباله، ولكن ليس استدباره حقاً من حيث [إنه استدباره حق من حيث فيه استقبال جزءٍ من الكعبة، وهو من حيث إنه استقبال جدارٍ [آخر(٢)]

<sup>(</sup>۱) وهو: تعارض استصحابين على سبيل التعادل بحيث لا يكون بينهما ترجيح في علم الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ت): (( لأمر )).

<sup>(</sup>٤) ورد في (ب): (( كاستقبال داخل الكعبة جداراً مع استدباره )).

<sup>(</sup>٥) في (ب): (( هو استدباره )).

<sup>(</sup>٦) في (أ): ((أو جزء)).

ليس نقيضاً، بل نقيض استقبال الجدار استدباره فقط، فكذلك نقيض هذا الاستصحاب [حقّ (۱)]، لا من حيث هو نقيضٌ، بل من حيث ما فيه من استصحاب أصلٍ آخر هو مثل الأصل الأول في دخوله تحت عموم الأمر بالاستصحاب.

وهذا [ الكلام (٢)] فيه دقةٌ لا يُدركها [ البليد الفهم ٢٠٠٠].

1 ويُستمد أيضاً (٤٠) من أن الأمر بالشيء ليس نهياً عن ضده، وإنْ كان الضد متروكاً بالامتثال ضمناً ولكنه غير مقصودٍ بالترك والنهى عنه.

ولو خضت في تحقيق ذلك وتفصيله طال [ القول (أ)] ، فيكفينا هذا التحقيق وهو: أنا كيف ما قلنا فنحن ممتثلون لأنا مستصحبون كما أنا في [ الكعبة (أ)] كيف ما تقلبنا فنحن ممتثلون لأنا مستقبلون، فلا فحرق، فك ذلك نقول: في واسع قدرة الله تعالى أن يخلق إمامين متساويين في المنصب [ ورعاً وفضلاً (أ)] بحيث لا يترجح أحدهما على الآخر في علم الله تعالى، وإنْ ترجح فلا يترجح ترجحاً يتعلق التكليف به، فإذا [ استفتاهما (أ)] مستفت في مسألة فتناقض [ فتواهما (أ)]

<sup>(</sup>١) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٢) في كلا النسختين: (( الآن ))، ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( الفهم البلد )).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (( ويستحيل )).

<sup>(</sup>٥) في (ب): (( الكلام )).

<sup>(</sup>٦) في (أ): (( القبلة )).

<sup>(</sup>٧) في (ب): (( والورع والفضل )).

<sup>(</sup>٨) في (ب): (( استفتى )).

<sup>(</sup>٩) في (ب): (( قولهما )).

فللمستفتي الخيار إنْ شاء أخذ 1 بهذا، وإن شاء أخذ أأ بذلك؛ لأنه ليس مأموراً إلا باتباع من له منصب الفتوى، فكيف ما فعل فهو ممتثلٌ هذا الأمر، فقد دخل [ المتناقضان (٢)] تحت عموم الأمر باتباع المفتي كما في القبلة والاستصحاب.

أفينكر الخصم هذا أو يعترف به ؟ فإن اعترف فما الفرق بين هذا وبين مسألتنا، ومستند المعامي الاستفتاء ومستند المجتهد الاستصحاب، فأي فرق بين تعارض المفتيين وبين تعارض الاستصحابين !.

وإنْ أنكر هذا فلا يخلو إما أن يُنكر تساوي درجة المفتيين، أو يُنكر رخصة المستفتي في التخيير بين 1 الفت ويين أن أنكر التساوي فهذا أيضاً تعجيزُ قدرة الله تعالى عن خلق شخصين متماثلين في الدرجة، وهو الكفر الصريح.

كيف وأكثر العلماء يقولون: ليس على العامي تقديم الأفضل، بل له الأخذ بقول المفضول إذا كان له منصب الفتوى (أن)؛ لأنه لم يؤمر لا بالسؤال (أن) عن المفتي، [ ويستدلون (أن) بأن العوام في زمن أبي بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم كانوا يستفتون سائر الفقهاء والصحابة من غير حرج وحَجْرِ، بل جاء إلى رسول الله الله في زمانه

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( المتناقضات )).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( المفتيين )).

<sup>(</sup>٤) وهـذا في حـال السـؤال ابتـداءً. انظـر: البرهـان (۸۷۸،۸۷۸)، والمستصـفى (٤) وهـذا في روضة الناظر (١٠٢٤/٣)، والبحر المحيط (٣١١/٦).

<sup>(</sup>٥) في (أ): (( إلا بالسؤال )).

<sup>(</sup>٦) في (ب): ((ويستدل)).

٤ • ٣ - حجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

أعرابي وقال: إن ابني كان عسيفاً لهذا فزنا بامرأته، فسألت من لا يعرف فقال: على ابنك كذا... الحديث (۱) ولم يحجر رسول الله ي في السؤال على غيره في زمانه، وهذا له اتجاه وإنْ كنا لا نرتضيه، خاصة عند علم المستفتي بتناقض [ الفتويين (۱)] فإنه يجب عليه الترجيح عند ذلك (۱).

أما على سبيل الابتداء فله رخصة في الاستفتاء عمن شاء؛ لأنه ليس المتحقق من (1) مخالفة المفتى الآخر الأفضل له، بل يظن أن الفتوى

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود (۲۰۹۸) برقم (۲۵۲۷)، وفي كتاب الشروط، باب الشروط التي لا تحل في الحدود (۲۷۱/۲) برقم (۲۵۷۸)، وفي كتاب الأيمان والنذور، باب كيف كانت يمين النبي (۲۶۲۶٪) برقم (۲۸۲۸)، وفي كتاب الحدود، باب الاعتراف بالزنا (۲۰۲۰٪) برقم (۲۶٤٪)، وفي باب من أمر غير الإمام بإقامة الحد غائباً عنه بالزنا (۲۰۸۰٪) برقم (۲۶۶٪)، وفي باب إذا رمى امرأته أو امرأة غيره بالزنا عند الحاكم والناس...(۲/۲۰۱۰) برقم (۲۶۵٪)، وفي باب هل يأمر الإمام رجلاً فيضرب الحد غائباً عنه ...(۲/۲۰۱۰) برقم (۲۲۵٪)، وفي كتاب الأحكام، باب هل يجوز للحاكم أن يبعث رجلاً وحده للنظر في الأمور (۲/۲۲۱٪) برقم (۲۷۲٪)، وفي كتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق...(۲/۲۲٪) برقم (۲۲۲٪) برقم (۲۲۲٪) برقم (۲۲۲٪) برقم (۲۲۲٪) برقم (۲۲۲٪)، وفي كتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزنا وأخرجه مسلمٌ في صحيحه في كتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزنا (۱۲۲۰٪) برقم (۱۲۲۰٪)

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( القولين )).

<sup>(</sup>٣) لزوم الترجيح بين المفتيين عند اختلاف الفتوى هو مذهب الجمهور. انظر: البرهان (٣) لزوم الترجيح بين المفتيين عند اختلاف الفتوى هو مذهب الجمهور. انظر: البرهان (٨٧٩،٨٧٨/٢)، والبحر المحيط (٨٧٩،٨٧٨/٢)، والبحر المحيط (٣١١/٦).

<sup>(</sup>٤) في كلا النسختين (( يتحقق ))، ولعل الصواب ما أثبته.

[فيه(۱)] واحدٌ من الجميع [على(۲)] الأحوال كلها.

فانتفاء [ الترجيح (٢)] ، [ والمصير (٤)] إلى أن الترجيح لا [ يتبع (١) ] [ اختفى (٢)] ، [ وانتفاء (٧)] الترجيح عن أن يدخل اعتباره تحت التكليف، [ لاختفائه عن (٨)] هذا المستفتي خاصةً ، ممكن (٤) ، وكيف ما كان فالتخيير لازمٌ.

هذا إنْ أنكر تماثل المفتيين، فأما إنْ أنكر التخيير (۱۰۰)، وقال: [وإنْ (۱۰۰)] تماثلا فلا يتخير المستفتي بل عليه أن يُراجع المفتيين مرة أخرى، ويقول: قد تعارض [الفتويان (۱۰۰)] واتعادل (۱۰۰)] منصباكما عندى، فماذا أفعل ؟.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (أ): ((وعلى)).

<sup>(</sup>٣) في (ب): (( والتراجيح )).

<sup>(</sup>٤) في (ب): ((أو المصير)).

<sup>(</sup>٥) في (ب): (( ينبغى)).

<sup>(</sup>٦) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٧) لم ترد في (أ)، وفي (ب): (( واختفاء ))، ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٨) في (أ): (( أو اختفاؤه وعن )).

<sup>(</sup>٩) الأقرب هنا أن يكون لفظ ( ممكن ) خبراً عن المبتدأ ( فانتفاء ) و ما ورد بعده من معطوفات في قوله: ( والمصير ) وقوله: ( وانتفاء ).

<sup>(</sup>١٠) يشير المؤلف هنا إلى الأصل الثاني الذي ألمح إليه في كلامه السابق.

<sup>(</sup>١١) ي (أ): ((إن)).

<sup>(</sup>۱۲) في (ب): (( الفتوى )).

<sup>(</sup>۱۳) في (ب): (( وتعارض )).

فأقول: كيف ما قُدِّر فضرورةُ المفتى التخيير؛ فإنه إذا انتفى الترجيح فبماذا يأمره المفتي ؟ فإنه إما أن يدعوه كل واحدٍ لمنهما(١) الى مذهبه ويقول: (أنا أولى منه)، فيبقى الإشكال.

وإما أن يقول: لك الخيار. ولا سبيل [إلانا] هذا، فدل أن التخيير على سبيل البدل غير محال، وهو أحد معانى القولين على ما ذكره القاضى. زيادة إيضاح لهذه القاعدة:

فإن قيل: هل يُتصور التعادل في غير تقابل الأصلين من الاستصحاب؟. فأقول: نعم، المآخذ النظرية للأحكام إما الاستصحاب، وإما قياسٌ مؤثرٌ وإما قياس الشبه $(^{(7)}]$  وإما قياس مصلحة  $(^{(2)})$ 

أما الاستصحاب فقد عرفتَ أن التعادل فيه ممكنٌ، ولا معنى للقولين المبنيين على تقابل الأصلين حيث لا يُعرف الترجيح إلا هذا.

وأما [القياس(٥)] المؤثر فمثاله: تردد [القولين من الشافعي الشافعي الشافعي من قتل عبداً خطأً هل يُضربُ بدله على العاقلة ؟، ففي قولِ يُضرب؛ لأنه بدل دم، وفي قول لا يُضرب؛ لأنه بدل مال.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في كلا النسختين (إلى) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) في (ب): ((الشبه)).

<sup>(</sup>٤) انظر: المستصفى (٣٨٩/٢). وقد تقدم تعريف الاستصحاب، وسيأتي تعريف قياس الشبه في كلام الغزالي، وأما القياس المؤثر فالذي يظهر أن الغزالي يريد به هنا ما ظهر تأثير العلة فيه في عين الحكم بإجماع أو بنص، وأما قياس المصلحة فالذي يظهر أنه يريد به ما ظهرت مناسبة العلة فيه أو ملائمتها لجنس تصرفات الشارع.

<sup>(</sup>٥) في كلا النسختين ((قياس))، ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٦) في (ب): ((قول الشافعي)).

ويجوز أن يكون هذا على سبيل التخيير؛ فقد أمر الشرع بأن يُضرب بدل الدم على العاقلة 1 وأمر بأن يُضرب بدل المال على الجاني، والحق أن هذا دم ومالٌ ولا يمكن الضرب عليهما على الجمع ويمكن على البدل؛ فإنْ ضربنا على العاقلة فقد ضربنا بدل الدم على العاقلة (۱٬۱) وهو امتثال أمرٍ، وإنْ ضربنا على الجاني فقد ضربنا بدل المال وهو امتثال أمرٍ، والعبد دم ومالٌ ولا ترجيح لأحدهما على الآخر، وإنْ ظهر ترجيح أمرٍ، والعبد ين فيجوز أن يظهر لمجتهد آخر فساد ذلك الترجيح أو معارضته بترجيح يُقابله ولا يتقاصر عنه، فذلك 1 أمرٌ (۱٬۱) ممكنٌ، فإذا وقع فلا سبيل إلى التخيير.

وليس الغرض عين هذه المسألة، بل الغرض المثال، فليُقدَّر حيث لا ترجيح؛ فإن ذلك ممكنٌ في قدرة الله تعالى، وإنما سمينا هذا القياس مؤثراً لأنا نقول: العبد دمٌ فيُضرب بدله على العاقلة قياساً على بدل الحر.

فإذا قيل لنا: لِمَ قلتم 1 إن بدل الدم يُضرب على العاقلة ؟ أن قلنا: هذا وصفٌ ظهر بالاتفاق تأثيره في الضرب على العاقلة، وما هذا سبيله فلا يحتاج إلى ذكر المناسبة والإخالة، وهذا معنى التأثير(1).

[ وكذلك (٥) نقول: العبد مالٌ فيُضرب بدله على الجاني قياساً على الفرس.

\_\_\_\_\_ ٣·٨

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ورد مكرراً في (ب).

<sup>(</sup>٢) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) انظر: المستصفى (٢٩٧/٢).

<sup>(</sup>٥) لم ترد في (ب).

فإذا قيل لنا: لِمَ قلتم ذلك ؟ دفعناه بمثل ما ذكرناه، ولم نفتقر إلى الخالية وذِكْرِ أن الجناية يؤاخذ بها الجاني دون غيره، فإن هذا وإنْ كان مناسباً فهو مستَغْنى عنه ههنا.

وأما قياس الشبه فهو أن يؤمر مثلاً بإلحاق [ فرع (٢)] بما يُشبهه، فصارت المسألة يتجاذبها أصلان تُشبه كل واحد منهما شبها متعادلاً بغير ترجيح (٢).

فذلك أيضاً غير محالٍ؛ قال ﷺ: ( الحلال بيّنٌ والحرام بيّنٌ وبينهما أمورٌ متشابهاتٌ ) (٤)، فهذا المردد المتشابه يجوز أن يكون [ على التعادل والتساوي(٥)].

(٥) في (ب): (( شبهاً على التعادل ويجوز التساوي )).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>١) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٢) في كلا النسختين (أصل)، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) هذا المعنى الذي ذكره الغزالي هنا لقياس الشبه هو أحد المعاني التي فُستر بها هذا النوع من القياس، وقد خصّ بعضهم هذا المعنى باسم قياس غلبة الأشباه، بحيث إنه لا يلزم في قياس الشبه التردد بين أصلين، وقد يُقال في معنى قياس الشبه إنه الجمع بين الفرع والأصل بوصف يوهم الاشتمال على المناسبة. انظر: المستصفى (٢١٠/٢)، وأساس القياس (ص٨٦٨)، وروضة الناظر (٨٦٨/٣٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه بنحوه البخاري في صحيحه في كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه (٢٨/١) برقم (٥٢)، وفي كتاب البيوع، باب الحلال بيّن والحرام بيّن وبينهما مشتبهات (٧٢٣/٢) برقم (١٩٤٦)، وأخرجه مسلمٌ في صحيحه في كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات (١٢١٩/٣) برقم (١٥٩٩).

وكذلك جزاء الصيد يؤخذ [بشبهه(۱)] بالأنعام، وفي قدرة الله أن يخلق حيواناً بين البقر والغنم يشبه كل واحدٍ منهما شبها لا يترجح أحدهما على الآخر، فلا حكم [فيه(۲)] إلا التخيير.

وأما قياس المصلحة [ فمثاله (أ)] : اقول (أ) أبي بكر السامين الشامين المصلحة العطاء (أ) من غير زيادة والا (أ) نقصان ولا التسوية بين المسلمين الحياء العطاء (أ) من غير زيادة والا (أ) نقصان ولا تفضيل بزيادة علم ولا الفقو (أ) الولا سابقة (أ) في الإسلام، وراجعه عمر في ذلك فقال: ( إنما عملوا لله وأجورهم على الله، وإنما الدنيا بلاغ) (أ) ، فلما رجعت الخلافة إلى عمر في كان يقسم على التفاوت ((أ) ثم قيل: رجع بالآخرة إلى رأي أبي بكر في ((أ)).

(۱) في (بالشبهه )).

<sup>(</sup>٢) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( مثاله )).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٦) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٧) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>۸) زیادة من (ب).

<sup>(</sup>٩) أخرجه بنحوه أحمد في كتاب الزهد (١١٠/١)، وأبو يوسف في الخراج (ص٥٠)، وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى في كتاب قسم الفيء، باب التسوية بين الناس في القسمة (٣٤٨/٦)، وفي معرفة السنن والآثار (١٦١/٥).

<sup>(</sup>١٠) أخرجه أبو يوسف في الخراج (ص٥٠).

<sup>(</sup>١١) أخرج ذلك أبو يوسف في الخراج (ص٥٥)، وأبو عبيد في الأموال (ص٣٦٣)، وابن سعد في الطبقات الكبرى (٣١٣٣).

<sup>•</sup> ١ ٣ صجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

فأقول: أما [أبو(۱)] بكرٍ فقد جمع في نظره بين الحق والحقيقة؛ أما الحق فمراعاة مصلحة الخلق؛ فإن التفاوت يوغر الصدور ويوحش القلوب، ومقادير التفاضل لا تدخل تحت التقدير بوزنٍ ولا كيلٍ، فلا يمكن أن يقال: فضل فلانٌ فلانً فلانًا بقدر السدس أو [الربع(۱)]، فيُزاد في عطائه بهذه النسبة، بل الغالب أن المفضول لا يعرف كونه مفضولاً،

بل يعتقد نفسه فاضلاً، ولو أراد المدرس أن يقسم الجراية بين الفقهاء على التفاوت لثار عليه من النواحي التشاجرُ<sup>(٦)</sup> والتنازعُ ما لايستقل بتلافيه وضبطه، فالتفضيل مسخطةٌ والتسوية بين الجميع مدفعةٌ للوحشة.

وأما الحقيقة فهو أنهم إنما فُضلّوا بأمورٍ دينيةٍ عملوها لله تعالى فلم يعوّضهم عليها حتى تبقى خالصةً لهم في الآخرة، فلذلك قال: (أجورهم على الله وإنما الدنيا بلاغٌ).

وأما عمر العجمع المنافعة المنطأ المنافعة على وجه آخر؛ أما الحقيقة فهو مراعاة العدل الذي هو وصف الحق سبحانه وتعالى في خلق السموات والأرض، والعدل يقتضى تفاوت الاستحقاق 1 بتفاوت المنافعة السموات والأرض،

411 -

<sup>(</sup>١) في (ب): (( أبى )).

<sup>(</sup>٢) في (ب): (( السبع )).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( التواحش والتشاجر )).

<sup>(</sup>٤) في كلا النسختين (( جمع ))، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٦) في كلا النسختين (( وتفاوت ))، ولعل الصواب ما أثبته.

أسباب الاستحقاق، وإنما استحق المسلمون أموال المصالح بالإسلام والفضائل، وهم متفاوتون، فالعدل أن يتفاوت استحقاقهم.

وأما الحق فهو مراعاة المصلحة؛ إذ الفاضل إذا خُصَّ بمزيد إكرامٍ تحركت رغبات المفضولين لطلب رتبة الفضل ونيل درجة الكمال، وتحريك الدواعي إلى حيازة رتبة الكمال غاية مصالح العباد.

فإذا فهمت هذا فأقول: يجوز أن تظهر هذه المعاني المتقابلة لإمامٍ واحد فيتبين له تعادلهما وتقابلهما بحيث لا يترجح أحدهما على الآخر.

واعلم أن جميع ذلك مقاصد الشرع [ وإنما قبلة المجتهد مقاصد الشرع (۱) ، فكيف ما تقلب وهو يُراعي مقصود الشرع فهو مستقبل للقبلة كالذي أحاطت به جدران الكعبة ، [ فهذا (۱) غير محال في نفسه ، ولعل عمر أن رجع إليه [ بالآخرة (۱) لم يكن [ منه (ا) ] رجوعا ونقضاً للأول ، بل اختياراً لهذا النوع من المصلحة في وقت ، ولذلك النوع من المصلحة فلاحظ كل مصلحة بعين الاعتبار ولكن لا على الجمع بل على البدل في أزمنة مختلفة.

فإن قيل: فما ذكرتموه يؤدي إلى تكافؤ أدلة [ الشرع<sup>(ه)</sup>] وهو محالً بالاتفاق.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) فهو )). (( فهو )).

<sup>(</sup>٣) في (ب): (( آخراً )).

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب): (( الشريعة )).

قلنا: التكافؤ لفظ مشترك قد يراد به التناقض، وذلك لا نقول به، وقد يُراد به التعادل من الجانبين، [ وذلك ليسس (۱)] بتناقض، ولا التخيير الذي (۱)] هو نتيجة متناقض وإن كان تخييراً بين متناقضين؛ فإن الجمع بين المتناقضين هو المحال دون التخيير بين المتناقضين، كما ضربنا المثال من استقبال حيطان الكعبة، وقد بينا أن تعادل الدليلين ممكن ، بل واقع كما [ في (۱)] تقابل الأصلين ونظائره.

فإن قيل: التخيير إباحةٌ فهلا ألحقتم مسائل تعادل الأدلة بالمباحات.

قلنا: المباح في اصطلاح الفقهاء عبارة عما دلّ دليلٌ واحدٌ على إباحته، والتخيير فيه من حيث إنه لا مقصود للشرع في أحد طرفيه، ولم يدلّ دليلٌ واحدٌ في مسألتنا على الإباحة، بل دلّ دليلان على مقصودين للشرع متماثلين، فإنْ فعلنا كنا ممتثلين [ وإن تركنا كنا ممتثلين أ ومحصّلين لمقصود الشرع، والمقْدِمُ على أحد طرفي المباح ليس ممتثلاً ولا محصّلاً أمراً قصد الشرع حصوله.

[فهدا (م) هو المعنى المعقول في الفرق، وبعد هذا فلا حرج في الإطلاق، [فمن (٦) أطلق الإباحة وأراد به التخيير بين [مقصودين (٧) للشرع متماثلين فليُطلق، فلا مشاحّة فيه.

<sup>(</sup>١) في (ب): (( وليس ذلك )).

<sup>(</sup>٢) في (أ): (( بتخيير )).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (ب).

<sup>(</sup>٥) ي (أ): (( هذا )).

<sup>(</sup>٦) يخ (ب): (( لمن )).

<sup>(</sup>٧) في (ب): (( المقصودين )).

فإنْ قيل: فهل هذا القول نتيجة القول بأن كل مجتهد مصيبٌ حتى إن من لا يقول به لا تتجه هذه القاعدة على مذهبه؟.

قلنا: بلى، بنى القاضى هذا على أن كل مجتهدٍ مصيبٌ(١)، وعندنا ليس ينبني عليه، بل نقول: المسائل منقسمةٌ؛ فبعضها للشرع [فيه ٢٠٠] مقصودٌ واحدٌ معيّنٌ أُمر المجتهدون بطلبه على حسب الأمكان، فمن أخطأ ذلك المقصود فقد أخطأ وإنْ كان مصيباً في حق عمله من حيث إنه مأمورٌ بالعمل بما يغلب على ظنه، ويكون مثاله المجتهد في القبلة إذا أخطأ فإن القبلة مقصودٌ واحدٌ مطلوبٌ وقد أخطأ المقصود ولكنه [ يُعذر (٣)] من حيث لم بألُ جهداً في طلب غلبة الظن.

ففي هذا الجنس لا نقول بتصويب المجتهدين مطلقاً بل نقول: هو مصيبٌ في حق عمله مخطئٌ بالإضافة إلى الحكم المقصود، ويكون مثاله مثال من عمل على خلاف النص إذا لم يبلغه النص.

[ ومن المسائل ما يجتمع (٤)] فيه مقصودان للشرع متقابلان متماثلان فكيف ما فعله المجتهد فهو مصيب، أي [مصيب والشرع، ومثاله: الداخلُ في الكعبة لا الخارجُ منها إذا طلبها بالاجتهاد، فهذا المجتهد قد أحاطت به مقاصد الشرع [ من الجوانب فكيف ما تقلب فهو

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص (ص٩٢).

<sup>(</sup>٢) في (١): (( فيها )).

<sup>(</sup>٣) يخ (ب): (( معذور )).

<sup>(</sup>٤) في (أ): (( وبعضها )).

<sup>(</sup>٥) لم ترد في (ب).

محصلٌ لمقصودٍ من مقاصد الشرع (۱) كما [أن (۲)] داخل الكعبة كيف ما تقلب فهو مستقبلٌ القبلة المقصودة.

ومسألة تصويب المجتهدين كتبتها مفردة مستوفاة بدمشق، فإنها التمسها أهل تلك البلدة، وليس يمكن تطويل الكلام الآن بإعادتها (٣).

فإن قيل: رُبَّ مسألةٍ لا تحتمل الجمع بين الطرفين، كمسألة البسملة وأنها آيةٌ من [ أوائل (٤٠)] السور أم لا، فلا يمكن أن نقول: تُجعلُ آيةً أوْ لا تُجعل آيةً فكلاهما سواءٌ، فعلى ماذا نحمل تردد قول الشافعي فهذه المسألة؟.

قلنا: هذه المسألة وأمثالها يُحمل تردد قول الشافعي فيها على التوقف الله الله وأمثالها يُحمل الترجيح، لا على التخيير، أو يُحمل على القديم والجديد (٢٦) ، أو على نقل أقوال العلماء كما ذكرناه في أقسام القولين.

<sup>(</sup>١) لا توجد في (ب).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) تقدم في القسم الدراسي الإشارة إلى أن الدكتور محمد الأشقر قد ذكر في تحقيقه لكتاب المستصفى أن إحدى نسخ الكتاب - وهي نسخة (تشستربتي) - قد ورد فيها إضافة فصل من المؤلف في حدود عشر ورقات، تكلم فيها الغزالي عن موضوع التصويب والتخطئة، أضافها الغزالي إلى الكتاب بعد انتشار نسخه، قلتُ: فلعل الغزالي قد كتبها مفردةً في أول الأمر، ثم رأى ضمها إلى ما يناسب موضوعها ضمن مباحث الاجتهاد من كتاب المستصفى.

<sup>(</sup>٤) ف (أ): ((أول)).

<sup>(</sup>٥) في (أ): (( على )).

<sup>(</sup>٦) في (ب): (( قولى القديم والجديد )).

هذا إنْ صحَّ تردد قول الشافعي شي في أن البسملة من أوائل السور أم لا، والصحيح أنه لم يتردد فيها، بل في أنها آية برأسها [ مع (١)] [ أول (٢)] كل سورةٍ.

وبالجملة إنما يُحمل على التخيير ما لا يتناقض لو صرّح الشرع به؛ إذ لو قال الشارع: مقصود الشرع منك يا مكلف ويا مجتهد أن تتبع المصلحة، فإنْ قسمت العطاء على التساوي فقد راعيت المصلحة وإنْ قسمت على التفاوت فقد راعيت مصلحة أخرى مثلها وهما سيّان في ميزان الشرع، فأنت بالخيار بينهما، فهذا ليس بمتناقضٍ بل هو مفهوم معقولٌ كما في استقبال حيطان الكعبة.

أما إذا قال: البسملة قرآنٌ إنْ أردتَ وليس بقرآنٍ إنْ أردتَ فهذا لا يُعقل؛ لأن هذا من قبيل الإخبار عن الكائنات، فالشيء إما أن يكون موجوداً أو لا يكون موجوداً، فليس في القدرة جعله موجوداً وغير موجودٍ حتى تتساوى 1 الجانبان (٢) الم

فإن قيل: من أعتق عبده الغائب عن الكفارة فإما أن تبرأ ذمته أو [ لا تبرأ أنا من أعتق عبده الغائب عن الكفارة فإن لم تبرأ فلا معنى لإعتاقه ثانياً، وإنْ لم تبرأ فلا معنى لقولنا ليس عليه الإعتاق إن شاء.

فنقول: براءة الذمة أمرٌ وضعيٌ لا حسيٌ [ ولا فنقول: براءة الذمة أمرٌ وضعيٌ لا حسيٌ [ ولا فن عقليٌ، والوضع إلى الواضع، وللواضع أن يقول: هذه البراءة منوطةٌ بمشيئتك فإن اخترت

\_\_\_\_\_ ٣١٦

<sup>(</sup>١) في كلا النسختين (أو مع) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( الكائنان )).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (( لا تبرأ ذمته )).

<sup>(</sup>٥) لم ترد في (ب).

استصحاب حياة العبد فذمتك بريئةً، وإنْ اخترتَ استصحاب اشتغال الذمة فذمتك مشغولةً.

وليس يمكن أن يقول: إنْ شئتَ أن تكون البسملة من أوائل السور فهي منها وإنْ شئتَ أن لا تكون منها فليست منها؛ فإن ذلك لا يتعلق بالرفع والوضع، وكذلك القول في جميع العقليات والحسيات؛ فإنه لا يمكن تنزيل القولين فيها على التخيير، بل على التوقف، والفرق ما ذكرناه، وهو واضحٌ.

وهذا القدر كافٍ للمنصف في [الكشف عن (۱)] حقيقة القولين ومعانيه وأقسامه، فلنقتصر على هذا، وإنْ أمكن تطويل هذا القسم الأخير بإيراد أسئلةٍ وإشكالاتٍ والانفصال عنها، ولكن فيما ذكرناه كفايةٌ للمتأمل إن شاء الله تعالى (۲).

القول في مسألة البسملة، وبيان أنه هل يجوز إثبات كونها قرآناً
 من أول السور بالظن أو طريقه القطع والتواتر فقط ؟ ("):

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>۱) زیادة من (ب).

<sup>(</sup>۲) إلى هـذا الموضع تنتهي النسخة (ب)، وقد ورد في آخرها: (( والحمد لله وحده وصلواته على خير خلقه محمد وآله وصحبه، رحم الله من نظر فيه وأهدى كاتبه كلمة رحمة يتصدق بها عليه وعلى جميع المسلمين، خدمة المولى الأجل المالك المنعم شرف الدين حرسه الله وأبقاه )).

ثم ورد ما نصه: (( انتقل هذا الكتاب إلى ملك العبد الفقير المذنب أبو الفرح بن أسدس أبو الفرح سنة أربع وخمسون وست مائة )).

<sup>(</sup>٣) انظر: المستصفى (١٠٢/١ -١٠٥)، والإحكام للآمدي (٢١٥/١ -٢١٨) / والبحر المحيط (٤٧١/١ -٢١٨)، والغزالي إنما ذكر هذه المسألة باعتبارها من أشهر المسائل التي اعترض بها في هذا المقام على الإمام الشافعي من جهة تردد قوله فيها.

اعلم أن مجال المتعنت في الاعتراض على الشافعي الله في هذه المسألة لا يعدو ثلاثة مواضع:

الأول: أن يقول: كيف تردد قول الشافعي في أن البسملة من أوائل السور أم لا، وكيف يتصور النفى والإثبات وجمع قولين في ذلك؟.

الثاني: أن يقول: كيف جُزم القولُ بأنها آيةٌ من سورة الحمد بالظن، والقرآن طريق إثباته القطع والتواتر؟؛ إذ لو جاز إثباته ونفيه بالظن لأمكن أن يكون ما ذكره الروافض في أن الله تعالى أنزل قرآناً كثيراً في إمامة علي وغير ذلك من الأمور لم يُكتب بين الدفتين، وأخفى ذلك، أو كتب بين الدفتين ما ليس بقرآن حقاً (۱).

الثالث: أن يقول: وإنْ سُلّم له أن القول بغلبة الظن في القرآن جائزٌ فمن أين غلب على ظنه أن البسملة من سورة الحمد أو غيرها ومأخذ ذلك الأخبار، والأدلة على خلاف ذلك؟.

ونحن نكشف عن فضيحة المتعنت في هذه المواضع الثلاثة بما لا يبقى معه ريبٌ للمنصف:

الأول: أنه كيف يجوز الجمع بين قولين في أن البسملة آيةٌ من أول كل سورةٍ أم لا ؟، فنقول: الشافعي شه جزم القول بأنها آيةٌ من سورة الحمد ومن كل سورةٍ سوى براءة على ما هو مكتوبٌ في المصاحف، هذا ما اتفق عليه المحصلون من النقلة، وزعموا أنه إنما ردد القول في أنها آيةٌ وحدها وعلى حيالها أو هي مع أول السورة ؟، فيكون نظره واجتهاده في بيان آخر الآية ومقدارها لا في كونها [آيةٌ] قرآناً (٢٠).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>۱) انظر: المستصفى (۱۰۲/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: المستصفى (١٠٢/١)، والإحكام للآمدي (٢١٦،٢١٥/١).

والقاضي أبو بكرٍ مع غلوه في أن ما يتعلق بالقرآن ينبغي أن يكون طريقه القطع يعترف بأن معرفة مقادير الآيات وأواخرها يُدرك بالاجتهاد والظن، وأن ذلك وَكلّهُ رسول الله الله الله المتهاد العلماء والقراء، ولم يُبيّن لهم بياناً شافياً قاطعاً للتردد، ولذلك اختلفوا في عدد آيات القرآن وأواخرها اختلافاً ظاهراً (۱).

على أنا نقول: وإنْ سُلّم أنه ذكر القولين في أنها قرآن أم لا فلا معترض فيه؛ إذ معنى القولين فيه التوقف لا التخيير كما سبق.

فإنْ كان مأخذه الظن فالتوقف فيه إلى البيان وانتفاء الشبهات جزمٌ بل هو حتمٌ، وإنْ كان طريقه القطع فلا ينبغي أن يُظن أن ما طريقه القطع لا يجوز التوقف فيه، بل تنقسم القطعيات إلى ما يكون العلم به أولياً حاصلاً مع فهم صورة المسألة كعلمنا بأن الاثنين أكثر من الواحد، وأن الشخص الواحد لا يكون بمكانين في حالة واحدةٍ، وأن الشيء الواحد لا يكون قديماً حادثاً موجوداً معدوماً.

وإلى ما لا يكون أولياً بل يحصل على مهلٍ؛ لوقوع المهلة في سبب حصوله من دليلٍ أو تجربةٍ أو تواترٍ.

وهذا كله يلزم التردد والتوقف فيه في ابتداء النظر إلى أن يتم السبب الموجِب للقطع، وربما لا يتم السبب فيبقى التردد دائماً إلى الموت. فتكون البسملة قرآناً من أوائل السور إن كان طريقه التواتر، فالتواتر لا يهجم دفعة واحدة بل تدريجاً وإنْ كان الخبر عظيماً تتوفر الدواعى على إشاعته تواتراً، فإذا تخللت أعصارٌ وتراخت المدة فربما

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

**719**\_

<sup>(</sup>١) انظر: الانتصار (٢٤٢/١).

انقطع التواتر وضعف أو تطرق إليه شكٌ لا يزول إلا بنظرٍ طويلٍ، فلو صحَّ توقفُ متوقفٍ في هذا لم يكن بعيداً، فلا معنى للاعتراض فيه.

الموضع الثاني للاعتراض أن يُقال: لِمَ جُزم القولُ بأن البسملة من سورة الحمد وأنها قرآنٌ فيها وفي أوائل السور بالظن، والقرآن طريق إثباته القطع والتواتر لا غير؟ فنقول: لِمَ قلتم ذلك وما برهانكم؟ فاذكروه لنستخرج من عين برهانكم ما يُعلم به قطعاً أن المخطئ فيه فاذكروه لنستخرج من عين برهانكم ما يُعلم به قطعاً أن المخطئ فيه من يزعمُ أنه يُقطع بخطأ الشافعي فيه، وإنما يُنسب هذا إلى القاضي أبي بكر الباقلاني، فإن صحَّ أنه صرّح بأني أقطع بخطأ الشافعي فأننا أصرحُ القول بأني أقطع بخطأ تخطية الشافعي، وما بال الباقلاني يتجاسر على مثل هذا القول ولا يتجاسر أصحاب الشافعي على مقابلته بمثله ؟ ومن أين يُسلم للباقلاني يتجاسر أصحاب الشافعي في وهو منصب غير مسلم لأبي حنيفة منصب القطع بتخطئة الشافعي في وهو منصب غير مسلم لأبي حنيفة ومالك وغيرهما من أئمة الأمة وأرباب المذاهب رحمهم الله !

فأقول: عامة برهان القاضي الباقلاني وحاصله وإنْ طوّل فيه وعرّض في كتاب الانتصار وغيره من الكتب أن القرآن طريق إثباته القطع والتواتر لأنه أساس الدين وأصل الشريعة ولأجله بُعث رسول الله وبسبب تبليغه أيّد بالمعجزات، بل جُعل ذلك في نفسه معجزة له؛ فإن القرآن أظهر معجزاته، فوجب على رسول الله تبليغه إلى كافة الخلق ولم يحل له أن يُناجي به شخصاً دون شخص، بل وجب عليه القاؤه إلى جمع يبلغ عددهم عد أهل التواتر قطعاً ووجب عليه إظهاره وإعلانه إظهاراً يقطع العذر وينفي الريب والشك حتى لا يبقى شك فيما هو قرآن وفيما ليس بقرآن، وإذا بلّغ وأظهر وأعلن وشاع ذلك واستفاض

ونحن لو أردنا أن نشكك أنفسنا في أنه قرآنٌ من سورة النمل لم نقدر على ذلك ونجد أنفسنا شاكين في أنه آيةٌ من أول السورة فعلمنا أنه لم يُبيّن ذلك رسول الله بينا قاطعاً شافياً، ولو كان قرآناً لوجب عليه ذلك وجوباً حتماً لا يُتصور منه خلافه مع قيام النبوة والصدق، وبهذا الطريق يصير القول مقطوعاً به وينقطع ما ظنه الروافض من أن الله أنزل قرآناً كثيراً أخفاه الصحابة فما أثبوته بين الدفتين إلى غير ذلك من ترهاتهم التي أسندوها إلى أخبار الآحاد، فلو جاز إثبات القرآن بالظن لجاز لهم ذلك، ولكنا شاكين في صدقهم وكذبهم، ويبطل بذلك أصل الشرع وأساسه. قال: فلهذا أقطع أن البسملة ليست قرآناً إلا في سورة النمل وأقطع بخطأ من أثبت ذلك قرآناً في غيرها (٣).

(۱) الآية رقم (٩) من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٢) لم ترد في كلا النسختين، ولا يستقيم الكلام إلا بإثباتها.

<sup>(</sup>٣) انظر: الانتصار (١٧٧/١ -١٨٠)، والمستصفى (١٠٣،١٠٢/١)، والإحكام للآمدي (٢١٧/١).

هذا حاصل برهانه الذي يورده ويُصدره ويُطوّله ويُعرضه. والجواب أن نقول: قولك لو كان قرآناً لبيّنه رسول الله بياناً ظاهراً قاطعاً للعذر متواتراً يُقابله أنه لو لم يكن قرآناً لبيّن رسول الله أنه ليس بقرآن بياناً واضحاً قاطعاً للعذر متواتراً (())؛ فإن إظهار العذر في تعريف ما هو قرآن وأنه في كل القرآن أنه قرآن وتعريف أن ما هو خارج عن كله وليس بقرآن على درجة سواء؛ إذ لا فرق بين إسقاط شيء من القرآن وبين إلحاق شيء من القرآن بالقرآن بالقرآن، بل كان بيان أنه ليس من القرآن إنْ لم يكن من القرآن أولى من بيان أنه قرآن أن كان منه؛ لأنه منزل أمرَ بأن تُكتب في أوائل السور ومع القرآن وعلى ترتيبه وأقر بأنه منزل مع أول كل سورةٍ، قال ابن عباس رضي الله عنهما: (كان رسول الله مع أول كل سورةٍ، قال ابن عباس رضي الله عنهما: (كان رسول الله السلام ببسم الله الرحمن الرحيم). (()) على ما سنروي فيه الأخبار (()).

<sup>(</sup>١) انظر: المستصفى (١٠٣/١)، والإحكام للآمدي (٢١٧/١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه بنحوه أبو داود في سننه في كتاب الصلاة، باب من جهر بها – أي البسملة – (٢٠٩/١)، برقم (٧٨٨)، والطبراني في المعجم الكبير (٨١/١٨) برقم (١٢٥٤٤)، والحاكم في مستدركه في كتاب الإمامة وصلاة الجماعة (٣٥٥/١) برقم (١٤٥٨)، وأخرجه البيهة في في السنن الكبرى في جماع أبواب صفة الصلاة، باب الدليل على أن ما جمعته مصاحف الصحابة رضي الله عنهم كله قرآن وبسم الله الرحمن الرحيم في فواتح السور سوى سورة براءة من جملته (٢٢٠١)، برقم (٢٢٠١)، ومن معرفة السنن والآثار (٢٦٥/٣، ٣٦٦) برقم (٢٠٠١)، وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد في كتاب الصلاة، باب في بسم الله الرحمن الرحيم (٢٠٩١) وفي كتاب التفسير، باب كيف يفسر القرآن (٢١٠٦)، وقال: "رواه البزار بإسنادين رجال أحدهما رجال الصحيح"، وانظر: كشف الأستار عن زوائد البزار (٤٠/٢) برقم (٢١٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: المستصفى (١٠٣/١)، والإحكام للآمدي (٢١٦/١).

والقاضي معترفٌ بذلك إلا أنه تأوله ويقول: كان ينزل عليه ولم يكن قرآناً، فليس كل منزَلٍ قرآناً، بل ينزل علامةً على ختم السورة. وما منصف إلا ويستبرد هذا التأويل ويستبعده.

واعترف بأن البسملة كُتبت في أوائل السور زمان رسول الله في ، وكذّب من قال إن عثمان في إنما كتبها على سبيل التبرك وقصد البداية والاستفتاح، وقال: إن ذلك لا يُظن استحلالاً له بمسلم فضلاً عن عثمان في لأنهم كانوا يُنكرون كتبة أسامي السور وعدد الآيات مع أنها تُكتب بخط وصبغ مخالف لا تشتبه بالقرآن.

فكيف يستجيز مسلمٌ أن يكتب بخط القرآن ما ليس من القرآن إلا بإذن ورخصة من رسول الله باذن ورخصة من رسول الله باذن ورخصة من رسول الله منزلٌ عليه إنزال جبريل عليه السلام في أول بخط القرآن، وأخبر أنه منزلٌ عليه إنزال جبريل عليه السلام في أول كل سورة وهذا يوهم عند كل أحد أنه من القرآن فما باله لا يقطع هذا الوهم الظاهر ولم يُبيّن أنه ليس بقرآن بياناً قاطعاً ؟!

فتركه لبيان ذلك دليلٌ قاطعٌ أو كالقاطع أنه قرآنٌ من القرآن، فإنه لا عذر له في ترك هذا البيان مع هذه الأسباب الموهمة لو لم يكن قرآناً. فأما العذر عن السكوت بالتصريح بأنه قرآنٌ أظهر؛ لأنه إذا ذكر أنه منزلٌ ثم أملى على كاتبه مع أوائل السور ليكتبه بخط القرآن فهذا ربما رآه بقرينة الحال كافياً في تعريفه أنه قرآنٌ فكان لا يرى نفسه محتاجاً إلى بيان واضح من هذا، وكان يجلس لإملاء القرآن ولا يجدد

مع إملاء كل آيةٍ ذِكْر أنه قرآن فاعلموه، بل كان يُعلم ذلك عنه ضرورةً بقرينة حاله وإملائه ورخصته في الكتبة بخط القرآن(١).

فإذاً قد استدل القاضي بسكوته عن التصريح بأنه قرآنٌ تصريحاً شائعاً متواتراً على أنه ليس بقرآنٍ ونحن استدللنا بسكوته عن التصريح بأنه ليس بقرآنٍ مع جريان الأسباب الموهمة على أنه قرآنٌ ثم رجّحنا جانبنا؛ حيث تبيّنا أن السكوت عن نفي كونه قرآناً مع الأسباب وإخباره بأنه منزلٌ وأنه في الكتبة لا عذر فيه أصلاً لو لم يكن قرآناً، وللسكوت عن ذكر كونه قرآناً محملٌ وعذرٌ فإنه اكتفى بالأسباب المعرّفة التي ذكر الها؛ إذ علم بالقرينة أنهم يفهمون من ذلك كونه قرآناً.

فليُتأمل هذا فإنه قاطعٌ لا محيص له عنه، ويدل عليه أن القاضي اعترف بأن من قال إن ذلك من أوائل السور فليس بكافر (")، ومعلومٌ أن من ألحق بالقرآن ما ليس منه فهو كافرٌ، وقد قرأ بعضهم في آخر سورة (والشمس وضحاها): (حلف ربي حِلفةً وفّاها. إن الجنة لا يدخلها ولا يراها إلا من نهى النفس عن هواها) (")، ولاشك في أن لمن أول قال إن هذا من آخر السورة فهو كافرٌ، ومن قال: إن البسملة من أول هذه السورة، فليس بكافر.

<sup>(</sup>۱) انظر: المستصفى (۱۰۳/۱، ۱۰۶).

<sup>(</sup>٢) انظر: الانتصار (١٩٦/١).

<sup>(</sup>٣) لم أعثر على من ذكر هذه القراءة.

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (أ) ولا يستقيم الكلام إلا بإثباتها.

ولو كان في هذا واجباً أو كان قاطعاً متواتراً لكان لا يتطرق إليه الشك أصلاً، ولا يفترق الحال بين إلحاق هذا بأوله وإلحاق ذلك بآخره.

وعلى الجملة فقد اعترف القاضي بأن كلية القرآن لم تُبيّن لنا بياناً قاطعاً محدوداً؛ إذ لو بُيّن ذلك لكان إلحاق الخارج عن الحد بالمحدود كفراً، فليس البيان بياناً مُخرجاً للبسملة قطعاً، والملِك إذا ترك بعض حدوده مبهماً لم يكن مبيّناً، بل المبيّن كليته في الأملاك ما تتحصر جميع حدوده حصراً نقطع بأن ما ليس منه غير داخل فيه.

فالبسملة المثبته في أوائل السور في مائة وأربع عشرة سورة لم يتبيّن بياناً قاطعاً صريحاً متواتراً أنها داخلة في آيات القرآن أو خارجة منها، فكيف يصح دعوى القاضي أن هذا الجنس ينبغي أن يكون بيانه صريحاً قاطعاً للعدد ؟١.

فإن قيل: المعني بالبيان تبيّن الإثبات دون النفي؛ فإن النفي لا ينحصر، فالذي اعتنى ببيان كونه من القرآن هو القرآن وما عداه ينفي، وهو خارجٌ عن الحصر لا لأنه تبيّن انتفاؤه ولكن لأنه لم يبن إثباته، فالانتفاء يكفي فيه ترك بيان الإثبات، والإثبات لا يكفي فيه ترك بيان الاثبات، والإثبات لا يكفي فيه ترك بيان النفي، ولذلك لم يُنقل نصّ صريحٌ قاطعٌ متواترٌ بأن الإستعادة ودعاء الاستفتاح ودعاء القنوت ليست من القرآن؛ لأن ما ليس منه لا ينحصر، وإنما البيان يرد على المنحصر.

قلنا: هذا صحيحٌ لو لم تكن تكتب البسملة مع أول السورة بإذنه ولم تترك مع أول السورة لبعلمه(۱)] ، ولم يجر ما يوجب القطع لبأنها(۱)

<sup>(</sup>١) في (أ): (( عليه )) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٢) في (أ): (( بأنه )) والصواب ما أثبته.

من القرآن أو ما يوجب الظن الغالب أو يوجب الوهم والاحتمال، فأما بعد أن جرى فالبيان حتم لازم لا عذر في تركه، يحققه أن رسول الله لا يخلو الأن يعلم أن (۱) ذلك يوهم عند الناس كون البسملة من القرآن، أو لم يعلم ذلك.

فإنْ قلتم إنه علم ذلك فأي عذرٍ له في ترك البيان والتصريح بما يقطع عن القرآن ما ليس بقرآن، وإن قلتم إنه لم يتفطن إلى ذلك فقد نسبتموه إلى غفلة لو نسب إليها آحاد الناس لاستنكف منها، وحاشا منصب النبوة أن يخفى عليه ما لا يخفى على آحاد العوام فضلاً عن العلماء، لفإن (٢) ترك التصريح بأنه ليس بقرآن مع جريان الأسباب الموهمة بل المفهمة لذلك لا وجه له إلا أنه علم أنه من القرآن وأنهم فهموا ذلك.

فقد انكشف بهذا أن دلالة هذا البرهان على أن البسملة من القرآن أوضح من دلالته على أنها ليست من القرآن، بل هو قاطع أو كالقاطع على أنها من القرآن، وأقل الدرجات أن يدل على أنها في مظنة الاجتهاد والنظر، والشك فيها ممكن والقطع غير لازم، وأدل دلالة على إمكانه وقوعه [إذ"] وقع الشك فيها في زمان الصحابة وبعده كما سننقل الأخبار والآثار.

فالعجب ممن يقطع في مثل هذا المقام مع هذا الغموض بخطأ مخالفه، ويشدد النكير فيه !.

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>١) في (أ): ((إن علم ذلك )) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٢) في (أ): (( فإذا )) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( إذا )) والصواب ما أثبته.

فإن قال قائلٌ: ما ذكرتموه في مقابلة برهان القاضي فهو واقعٌ لكن لوافقتم (أ) بهذا الإشكال الروافض، ومنه احترز القاضي؛ فإنْ لم يصح ما ذكره القاضي فبماذا تدفعون قول الروافض (أن الصحابة أخفوا من القرآن ما هو نصٌ على إمامة علي في وغيره "، فإنْ كان مثل هذا يتطرق إليه الاجتهاد والنظر فيمكن أن يكون ما قالوه صحيحاً.

والجواب أن نقول: الغرض من هذه المقابلة فلُّ غَرْب (١) القاضي ومتبعيه والغض من غلوائهم في القطع بتخطئة من قال (( البسملة من القرآن ))، وقد حصل.

وأما قول الروافض قلنا عنه لجواباً ظاهراً(") لا حاجة بنا إلى بيانه الآن، فإن شئنا ذكرناه وإنْ شئنا تركناه، على أنا نذكره لا لكون تلك المسألة مقصودة أو للزوم بيانها بالإضافة إلى ما قصدناه، ولكن الأن تمام (ئ) الكشف عن حقيقة المسألة يحصل بذكره، فأقول: قول القاضي صحيح في أن القرآن في أصله ينبغي أن يكون مقطوعاً به متواتراً، فلا جرم نقول: كون أصل البسملة من القرآن مقطوع به، وكونها مكتوبة بأمر رسول الله في، وكونها مقروءة مع القرآن في أوائل السور ونحو ذلك مقطوع به، إنما يبقى الشك والاحتمال في حصر مواضعها من القرآن، وأنها من القرآن مرة واحدة من سورة النمل أو

<sup>(</sup>١) كلمة غير واضحة، ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٢) الغرْب هو الدلو العظيمة انظر: مختار الصحاح (ص٤٧٠)، وقلُّ الغرْب كنايةٌ عن إبطال الدعوى.

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( جوابٌ ظاهرٌ )) بالرفع، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٤) في (أ): (( لإتمام ))، والصواب ما أثبته.

مرتين منها، ومن سورة الحمد، أو مرات كثيرة من أوائل السور، وهذا حصر لكلية مواضع كونها قرآناً، وهذا وأمثاله يجوز أن يبقى عندنا في محل الاجتهاد، ولم تحصر آيات القرآن وأعدادها حصر كلية القرآن وتحديده على وجه تخرج عنه البسملة في أوائل السور خروجاً قطعياً متواتراً (۱).

فإن القاضي معترفٌ بأن الحصر النافي للبسملة ليس مصرَّحاً به تصريحاً ظاهراً متواتراً، ولذلك لم يُكفّر ملحق البسملة بالقرآن.

واعترف بأنه إنما لم يُكفّره لأنه لم يثبت نفيها من القرآن بنص صريح معلّنِ متواترِ قاطع للعذر (٢).

فليُفرّق الفارق بين النظر في كونها كلماتٍ من القرآن في أصلها، وبين النظر في بيان مواضعها مع القطع بأنها في الأصل من القرآن، فمثل هذا يمكن أن يقع في محل الاجتهاد وإنْ كان الأصل لا يقع في محل الاجتهاد، والدليل على إمكان وقوعه وقوع الشك فيه، فإنا نجد أنفسنا شاكّين فيه ولا نجدها شاكّين في أصل كونها من القرآن ولا في كونها مكتوبة مع القرآن بخط القرآن".

وبهذا ندفع الروافض؛ فإنا نقول: يستحيل أن يُنزل الله تعالى على رسوله قرآناً ولا يُبيّنه ويكتمه، أو يُبيّنه للكافة بياناً ظاهراً أو يُبيّنه بيناناً ظاهراً مكشوفاً ويأمر بكتبه ويُمليه على كاتب ثم لا يُجمع بين الدفتين ويخفى كونه من القرآن ويسكت الناس عنه عند جمع القرآن

**44** 7 7

<sup>(</sup>۱) انظر: المستصفى (۱۰٤/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: المستصفى (١٠٣/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: المستصفى (١٠٥/١،١٠٤).

ولا يقول أحد كتمتم كذا وكذا، فهذا كله مما يُحيله العرف والعادة وما عُرف من جبلّة الخلق في التعصب للدين والتحفظ للقرآن والاحتياط فيه، هذا كله محالٌ قطعاً، وليس محالاً أن نعلم أن (بسم والاحتياط فيه، هذا كله محالٌ قطعاً، وليس محالاً أن نعلم أن (بسم الله) من القرآن وأن تُكتب بأمر رسول الله في في أوائل السور وتُقرأ معها ثم لا يتناقلون دائماً على التواتر في مستقبل الزمان بأنها آية في هذا الموضع كما أنها في النمل، بل اضعفت ألا دواعي هذا التصريح اكتفاءً بكونها مكتوبة في غمار آيات القرآن وبخطها، فإذا وقع ذلك وكانت هذه الكلمة مما أمرنا بالابتداء بها في كل أمر ذي بال توهم متوهم أن افتتاح السور بها من هذا القبيل وأنها ليست من القرآن أن فمثل هذا يمكن وقوعه، والدليل على إمكانه وقوعه، فإن كل واقع ممكن وإن لم يلزم أن يكون كل الممكن ألا واقعاً؛ فلا يلزم على كون هذا ممكناً ما ذكره الروافض؛ [ لما أنا القرق الظاهر الذي لا يتمارى فيه منصف."

وهذا القدر كافي في بيان أن هذه المسألة ليست من قواعد الأصول المتي يتعين أن يكون مدركها القطع، وأنه لا وجه للقطع بخطأ الفريقين، وإنْ كان له وجهٌ فإنما هو في القطع بخطأ من قال إنها ليست من القرآن من أوائل السور مع [كونها(٥)] منزلةً مع أوائل السور

<sup>(</sup>١) في (أ): ((ضعف)) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٢) انظر: المستصفى (١٠٢/١).

<sup>(</sup>٣) لم ترد في (أ) ولا يستقيم الكلام إلا بإثباتها.

<sup>(</sup>٤) في (أ): (( ممكناً كما )) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٥) في (أ): (( كونه )) والصواب ما أثبته.

ومكتوبة معها مع سكوت رسول الله الله عن قطع هذا الوهم بنصه الصريح المتواتر.

ويدل أيضاً على جواز إثبات هذه المسألة بالظن: أنا نعلم أن الصحابة لو تنازعوا في هذه المسألة وقام الصديق وقال: سمعت رسول الله قيقول: البسملة آية من كل سورة أمرت بكتبها فيها، لكانت الصحابة تبتدر إلى قبوله، ولكان النزاع منقطعاً بينهم، ولكانوا لا ينكرون ويقولون هو خبر واحد فلا يُقبل في هذه المسألة؛ إذ لم يُنكروا على ابن عباس رضي الله عنهما حيث كان يقول عن نفسه: (سرق الشيطان آية من الناس حين تركوا البسملة) (الكلم كما سنرويه، فكيف كانوا ينكرون عليه لو رواه ونقله إلى الله عنهما و ونقله إلى الله عليه لو رواه ونقله إلى الله المناس عليه المناس عليه المناس عليه لو رواه ونقله إلى المناس عليه المناس عليه لو رواه ونقله إلى المناس عليه المناس علي

الموضع الثالث في الاعتراض على الشافعي أن يُقال: وإنْ سُلّم لك أن المسألة ليست قطعيةً فإنما يجوز لك الحكم بغالب الظن إذا ظهر الدليل، وأدلة هذه المسألة النقل والأخبار وهي دالةٌ على أنها ليست من أوائل السور أو هي أظهر وأغلب على الظن.

<sup>(</sup>۱) أخرجه بنحوه ابن عبد البرفي التمهيد من طريق عمرو بن دينار عن ابن عباس رضي الله عنهما (۲۱۱/۲۰)، وأخرجه البيهقي بنحوه من طريق عمر بن ذر عن أبيه عن ابن عباس في السنن الكبرى في كتاب الصلاة، باب افتتاح القراءة في الصلاة ببسم الله الرحمن الرحيم والجهر بها إذا جهر بالفاتحة (۲۰/۲) برقم (۲۲۲۱)، وفي معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (۲۷۷/۲) برقم (۲۱۰۱۳)،

<sup>(</sup>٢) انظر: المستصفى (١٠٤/١).

وهذا الاعتراض لا نُنكره من المخالف إذ كل مجتهد ينسب مخالفَهُ
- لا محالة - إلى مخالفة غالب الظن ويزعم أن دليله أظهر من غيره،
وهذا يجرى في جميع المسائل الخلافية ولا يختص بمسألة البسملة.

والشافعي أيضاً يدّعي على مخالفه في هذه المسألة وسائر مسائل الخلاف مثل ذلك إلا أن هذا كلامٌ في تجاذب الظنون ليس من قبيل الاستبعاد والاستنكار ولا من سبيل القطع بالخطأ، ومع هذا فإنا نُذكّر بالواضحات أن أدلة الشافعي أظهر وظنه أغلب، ونقول: أظهر الأدلة: كونه مكتوباً بخط القرآن مع أوائل السور إلا في سورة براءة (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: المستصفى (۱۰۲/۱)، والإحكام للآمدي (۲۱۲،۲۱۲).

<sup>(</sup>٢) في (أ): (( ولما ايتدعت )) ولا يستقيم الكلام بذلك.

<sup>(</sup>٣) النقط هو إعجام الحروف كالباء والتاء والثاء، وأما الأعشار فهو علامةٌ توضع عند كل عشر آياتٍ من القرآن تسهيلاً لحفظه. انظر: تفسير القرطبي (٦٣/١)

ليكون ذلك أعون على الحفظ، وكذا المقصود في الأخماس<sup>(۱)</sup> والأعشار.

وإنما اعتذروا بذلك ولم يعتذر أحدٌ بأنا أبدعنا ذلك بالاجتهاد كما أبدع عثمان شه كتبه البسملة مع أنه لا بيان فيها ولا حاجة إليها، فلو كان ذلك بدعة عثمان شه لكانت هذه حجةٌ مغنيةٌ لهم عن سائر المعاذير، لكن اعتذروا بتمييزها عن خط القرآن وما فيها من الفوائد.

وأما (بسم الله الرحمن الرحيم) فكيف يجوز أن يبتدع مسلم كتبها مع أنها من جنس القرآن وتلتبس به لاسيما وهي مكتوبة بخط القرآن من غير تمييز بصبغ وغيره، ثم إنْ تجاسر مبدع على إبداعه فكيف سكت كافة المسلمين عنه من غير إنكار وتبديع ؟ ابل من غير نكير وتشديد وتغليظ ؟ ا، وذلك مما يُعلم استحالته قطعاً؛ إذ النفوس لا تسمح بالسكوت في مثله، ولو كتب الآن كاتب في أول القرآن أو في أول السور (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم) احتجاجاً بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا أَرُأَنَ ٱلْمُرَانَ وَالسَّتَعِدُ بِاللهِ مِن ٱلشَّيَطُنِ ٱلرِّحِيمِ ﴾ (١٠)، فهل يُتصور أن يسكت الناس عنه أو يوافقوه عليه ؟، هذا والزمان زمان إهمال وتساهل في مهمات، والوقت وقت فتور وضعف، فكيف يُظن ذلك بالصحابة رضوان الله عليهم مع تصلبهم في الدين وتشددهم ١، وكيف يسكتون عن إبداع زيادة بخط القرآن شديدة الضرر؛ لكونها موهمة أنها من القرآن خالية عن المنفعة وإفادة نوع من البيان، وأسامي السور لا ضرر في إثباتها؛ إذ لا يوهم كونها من القرآن، وفيها فائدة التمييز

<sup>(</sup>١) وهي علامةٌ توضع عند كل خمس آياتٍ من القرآن تسهيلاً لحفظه.

<sup>(</sup>٢) الآية رقم (٩٨) من سورة النحل.

والتعريف، فيُنكر التابعون مع كونهم دون الصحابة في الصلابة في الدين ثم يسكت الصحابة رضي الله عنهم عن إنكار ما فيه ضرر الاشتباه وليس فيه فائدة البيان ؟(١).

هذا من المحال الذي لا يتسع الوهم (٢) لقبوله أصلاً، ثم كيف يُظن بمسلم أن يستجيز ذلك من غير فائدةٍ وسبب باعث ؟.

فإن قيل: لعل باعثه قوله ﷺ: ( كل أمرٍ ذي بالٍ لم يُبدأ فيه ببسم الله فهو أبتر) (٣)، وأراد به الفصل بين السور.

وقد أخرجه عبد الرزاق عن رجلٍ من الأنصار رفعه في كتاب النكاح، باب القول عند النكاح (١٨٩/٦) برقم (١٠٤٥٥)، وابن أبي شيبه في مصنفه عن أبي هريرة في كتاب الآداب (١٣٩/٥) برقم (٣٦٩/٢)، وأحمد في مسنده عنه (٢٩٩/٢) برقم (٤١٩/٨)، وأبو داود عنه في سنته في كتاب الأدب، باب الهدي في الكلام (٢٦٠/٤) برقم (٤٨٤٠)، وابن ماجة عنه في سننه في كتاب النكاح، باب خطبة النكاح (١٠١٦) برقم (١٨٤٤)، والنسائي في سننه عن الزهري مرسلاً في كتاب عمل اليوم والليلة، باب ما يستحب من الكلام عند الحاجة (١٨/١) برقم (١٠٣١)، وأخرجه البن حبان في صحيحه عن أبي هريرة في في موضعين من مقدمته (١٧٣١)، وأخرجه برقم (١٠٢١)، وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير عن كعب بن مالك في (٢٢/١٩) برقم (١٤١)، وأخرجه الليلة، باب ما يستدل به على وجوب التحميد في خطبة الجمعة (٣٠٨/١) برقم (٥٥٥٩)، وفي شعب يستدل به على وجوب التحميد في خطبة الجمعة (٣٠٨/٢) برقم (٥٥٥٩)، وفي شعب الإيمان (٤٠/٤) برقم (٤٠٠٤).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>١) انظر: المستصفى (١٠٣/١)، والإحكام للآمدى (٢١٧،٢١٦/١).

<sup>(</sup>٢) لعل مراده بالوهم هنا الاحتمال، أي أن احتمال وروده على الذهن محالٌ.

<sup>(</sup>٣) ورد هذا الحديث بعدة ألفاظ؛ فورد بلفظ (كل أمر)، وورد بلفظ (كل كلام)، وورد ورد بلفظ (لم يبدأ)، وورد بلفظ (لم يفتتح)، وورد بلفظ (بحمد الله)، وورد بلفظ (بذكر الله)، وورد بلفظ (فهو أقطع)، وورد بلفظ (فهو أبتر)، وورد بلفظ (فهو أجذم)، وورد بلفظ (فهو أكتع) بالكاف.

قلنا: فه لا كتب (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم) وهذا أمر ي القرآن خاصة، وذاك أمر عام لا يختص بالقرآن.

فإن قلتَ: إنما أمره بالاستعادة عند لقراءة (۱) القرآن لا عند الكتابة. فنقول: وإنما أمر في بداية الأمور بذكر اسم الله لا بكتبه، ثم من أين يُقاوم هذه الفائدة ضررُ الاشتباه، وَجُرّاه الزيادة في كتاب الله تعالى وإثبات ما ليس منه فيه.

وأما غرض الفصل فظاهر البطلان [إذ"] كان يمكن بإهمال الخطه"] كما في سورة براءة، وبأن يُكتب بالحمرة سورة أخرى وعدد آياتها كذا حتى لا يلتبس، فكيف يُعدل منه إلى تلبيس القرآن؟.

فهذه الاحتمالات كلها فاسدة ، ثم هو باطلٌ بسورة براءة ، وإثباتها في جميع السور دون براءة على الخصوص كالقاطع بأن مأخذه التوقيف فقط.

وعلى الجملة فنعلم أن كتبه ما ليس بقرآنٍ مع القرآن وبخطه من الكبائر، فلا يُتصور أن يتجاسر عليه مسلم، وإنْ تجاسر فلا يُتصور أن يسكت عنه المسلمون فضلاً عن أن يوافقوه بأجمعهم عليه حتى لا يُخالف مخالف.

فإن قيل: سلمنا لكم أنه ليس مُبْدعاً بل هو مكتوبٌ بالتوقيف ولذلك لم يُكتب في سورة براءة لأنه لم يرد به التوقيف، وإنما لم يرد

ع ٣٠٠ مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>١) زيادة لا يستقيم الكلام إلا بإثباتها.

<sup>(</sup>٢) في (أ): ((إذا)) ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) في (أ): ((خط )) ولعل الصواب ما أثبته.

به التوقيف لأنها سورة القتال بالسيف، والبسملة أمانٌ فلا تليق به، هكذا قاله على رضوان الله عليه (۱).

قالوا: قد سلمنا أنه كتب بالتوقيف، ولكن هذا يدل على جواز كِتْبَتِهِ لا على كونه قرآناً، وليس يستحيل أن يأمر الرسول عليه السلام بكِتْبَة ما ليس بقرآنٍ مع القرآن فهما لمِنْ [الله تعالى فيه، وهذا السؤال ذكره القاضي.

قالجواب عنه النه (") إبعاد في التأويل تستبعده النه وس وتشمئز عن قبوله الطباع؛ فكيف يجوز أن يقطع بخطأ الشافعي من يُضطر في مذهبه إلى مثل هذا الإبعاد.

وعلى الجملة فلا نقول الآن في كُتْبِهِ ما ليس بقرآنٍ مع القرآن محالً في نفسه، ولكنا نقول هو محالٌ إلا أن يكون مقروناً بذكر أنه ليس بقرآنٍ ذكراً صريحاً متواتراً حتى ينتفي به الوهم السابق إلى الأذهان، وإذا لم يُصرّح بذلك وأمر بالكتبة في سياق القرآن وبخطه وعلى نسقه دل على أنه قرآنٌ.

ثم قلنا: سلمنا أنه ليس بمحالٍ ولكن لا يخفى أنه بعيدٌ وأن الأغلب على الظن أن لا يُكتب مع القرآن ما ليس بقرآنٍ، ونحن في هذه المسألة إنما نطلب غلبة الظن لترجيح مذهب الشافعي ، وغالب الظن لا ينتفي بالإمكان البعيد، بل التأويل البعيد لا يقدم عليه المجتهد إلا عن ضرورةٍ.

440

<sup>(</sup>١) أخرج ذلك الحاكم في المستدرك في كتاب التفسير (٣٦٠/٢) برقم (٧٢٧٣).

<sup>(</sup>٢) زيادة لا يستقيم الكلام إلا بإثباتها.

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( هو )) ولعل الصواب ما أثبته.

والقاضي جوّز هذا الإبعاد لاعتقاده أن معه دليلاً قاطعاً على نفي كون البسملة قرآناً، ومخالفة القاطع محالٌ، والتأويل البعيد غير محالٍ، والبعيد لا محالة أقرب من المحال، وأما بعد بطلان القاطع فلا يُقبل مثل هذا التأويل في دفع غلبة الظن.

فإذاً حصل من هذا أن الكتبة ليست إلا بأمر رسول الله هم وأمره بها من غير نص متواتر ينفي كونها قرآناً قاطع أو كالقاطع بأنها من القرآن.

الدليل الثاني: أنه تظاهرت الرواية عن ابن عباسٍ أنه كان يقول قولاً ظاهراً فيمن ترك افتتاح السورة ببسم الله الرحمن الرحيم: (ترك الناس من كتاب الله تعالى آيةً، وسرق الشيطان من إمام المسلمين آيةً) (()) وروى حنظلة عن شهر بن حوشب عن ابن عباسٍ رضي الله عنهما أنه قال: ( من ترك بسم الله الرحمن الرحيم أن يقرأ بها فقد ترك آية من كتاب الله تعالى) (()) وروى عمرو بن قيسٍ عن عطاء بن أبي رباحٍ عن ابن عباسٍ رضي الله عنهما أنه قال: ( ترك الناس من كتاب الله: بسم الله الرحمن الرحيم أن يقرأ بها فقد ترك الله: عن ابن عباسٍ رضي الله عنهما أنه قال: ( ترك الناس من كتاب الله: بسم الله الرحمن الرحيم) وروى جابرٌ عن عكرمة عن ابن عباس شهريس من عن عباس شهريس الله الرحمن الرحيم) (()) وروى جابرٌ عن عكرمة عن ابن عباس شهريس الله الرحمن الرحيم) (()) وروى جابرٌ عن عكرمة عن ابن عباس شهريس الله الرحمن الرحيم) (())

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه فخ (ص۳۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٢/ ٤٤٠) برقم (٢٣٤١) عن عبد الله بن المبارك بالإسناد الوارد هنا.

<sup>(</sup>٣) لم أعثر على تخريجه بعد البحث، وقد أورده بهذا اللفظ الباقلاني في الانتصار (١٦٧/١)، وفي إسناده عمر بن قيس المعروف بسنندل، وهو متروك الحديث. انظر: تقريب التهذيب (٤١٦/١).

أنه قال: (إنهم ليتركون من القرآن آية: بسم الله الرحمن الرحيم) (۱) وروى عطية وغيره عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: (سرق الشيطان [من (۲)] إمام المسلمين: بسم الله الرحمن الرحيم) (۳).

وهذا دليلٌ من وجهين:

أحدهما: أن جزم ابن عباسٍ القول به إنْ كان عن نقلٍ وسماعٍ فهو حجةٌ وإنْ كان عن اجتهادٍ ونظرٍ واستدلالٍ فهو مكتوبٌ مع القرآن وأنه منزّلٌ على الرسول عليه السلام في أوائل السور فهو تزكيةٌ لهذا الدليل وتصديقٌ له وبرهانٌ قاطعٌ على أن المسألة في محل الاجتهاد، فلا يجوز أن يُنكر على الشافعي جزمه القول بذلك أو ترديده القول فيه، فنعم المقتدى في القرآن ابن عباس رضي الله عنهما مع علو منصبه فيه القرآن.

الوجه الثاني: أنه شاع ذلك عن ابن عباس ولم يُنكر عليه، وإلحاق آية بالقرآن ليست منه أمرٌ عظيمٌ لا يجوز السكوت فيه إنْ كان ما ذكره القاضي حقاً من أن طريقه القطع، ولا يجوز فيه تصويب

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>۱) لم أعثر على تخريجه بعد البحث، وقد أورده بهذا اللفظ الباقلاني في الانتصار (١٦٧/١).

<sup>(</sup>٢) لم ترد في (أ)، وهي موجودة في أصل الرواية، ولا يستقيم النص إلا بإثباتها.

<sup>(</sup>٣) لم أعثر على من أخرجه بهذا اللفظ والطريق، وقد ذكره به الباقلاني في الانتصار (١٦٨/١)، وأخرج البخاري في التاريخ الكبير (١٠/٧) عن جرير عن مسعر عن عبد الكريم البصري عن عطية بن عارض قال قال ابن عباس: (يسرق إمام الناس بسم الله الرحمن الرحيم)، وقد تقدم أن ابن عبد البرقد أخرجه في التمهيد بنحوه عن عمرو بن دينار عن ابن عباس، وأن البيهقي قد أخرجه من طريق عمر بن ذر عن أبيه عن ابن عباس رضى الله عنهما. انظر: (ص٨٣).

المجتهدين، فأي تأويل لتركهم النكير عليه سوى أنه رأى ذلك في محل الاجتهاد وعلم أنه إنما يقول عن دليل معتد به موجب للظن، وأنه لا قاطع في المسألة أصلاً.

وترك النكير عليه وعلى من قال من الصحابة قبل ذلك دليلٌ قاطعٌ على ما ذكرناه.

أجاب القاضي عن هذا بأجوبةٍ ضعيفةٍ، فقال: هذه أخبار آحادٍ وليست معلومةً عن ابن عباس الله قلا تقوم بها حجةٌ. ثم قال: لعله أنكر عليه وغُلَّط القول فيه ولم يُنقل إلينا ، ولعلهم لم يُنكروا لعلمهم بأن ما ذكروه قولٌ ظاهر البطلان لا شبهة فيه ولا قائل به، أو لأنهم فهموا منه أنه يريد: أنه سرق الشيطان ما يقوم مقام آيةٍ في القرآن (١١).

فبهذا وأمثال هذا من التكلفات والتعسفات يدفع القاضي هذه الحجة، ومَنْ هذا منهى كلامه وحجته لا أدرى كيف يُغلِّظ القول على المخالف في هذه المسألة، وما عندى أنك تحتاج إلى تكلُّف جوابٍ عن هذه الكلمات؛ فإن قوله "إن أخبار الآحاد لا تقبل " صحيحٌ أنه يريد بها أنها لا تقبل في مقابلة القاطع، لكنا بيّنا أن لا قاطع في المسألة، بل ربما يدعى بأن عليه قاطعاً وربما ننصف ونتنصف ونضع المسألة في محل الاجتهاد ونقنع بغالب الظن، وأخبار الآحاد تغلّب الظن، ولم يطعن القاضي في سند هذه الروايات (۲).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

(١) انظر: الانتصار (١٨٤/١، ١٨٥، ١٩١).

<sup>(</sup>٢) بل طعن في ثبوتها حيث قال: (( والصحيح أن هذه الأخبار غير ثابتةٍ ولا معلومةٍ عن ابن عباس "الانتصار (١٨٥/١).

أما الاحتمالات التي ذكرناها فلا يُنكر إمكانها على بُعدٍ، ولكن الممكنات البعيدة لا تقاطع الظنون، ولا يخفى أن ما ذكرناه غالب الظن واضح، وما ذكروه وإن سُلم إمكانه فهو بعيد، ويكفينا فيما نبغيه في هذه المسألة من ترجيح مذهب الشافعي شي ترجيح احتمال، فكيف ما هو ظاهر جلي في مقابلة ما هو مستنكر بعيد، ولسنا نطنب في تقرير وجه بُعدِ ما ذكره؛ فإنه ظاهر جداً.

الدليل الثالث: ما رواه البويطي إذ قال: أخبرني غير واحدٍ عن حفص بن غياثٍ عن ابن جريجٍ عن ابن أبي مليكة عن أم سلمة زوج النبي أن رسول الله شكان إذا قرأ بأم القرآن بدأ ببسم الله الرحمن الرحيم فعدّها آيةً، ثم قرأ الحمد لله يعدها ست آياتٍ (۱). وفي روايةٍ: أن النبي الله عدها ست آياتٍ (۱).

وقد أعله الطحاوي بالانقطاع؛ حيث إن ابن أبي مليكة لم يسمع هذا الحديث من أم سلمة، وذكر أن الذي يروى عن ابن أبي مليكة عن يعلى بن مالك عن أم سلمة هو الأصح، ولهذا أسنده الترمذي من جهة يعلى وقال غريب حسن صحيح.

وذكر ابن حجر بأن هذا الذي أعل به الطحاوي هذا الحديث ليس بعلة؛ فقد رواه الترمذي من طريق بن أبي مليكة عن أم سلمة بلا وساطة وصححه ورجحه على الإسناد الذي فيه يعلى بن مالك. انظر: تلخيص الحبير (٢٣٢/١)، والرواية التي أوردها الترمذي أخرجها في سننه بإسنادين أحدهما عن ابن أبي مليكة عن يعلى بن مالك عن أم سلمة في كتاب فضائل القرآن، باب ما جاء كيف كان قراءة النبي مالك عن أم سلمة في كتاب القراءات عن رسول الله ما بياب في هاتحة الكتاب (١٨٥/٥) برقم (٢٩٢٧)، ولم يرجح عن رسول الله ما ابن أبي مليكة عن أم سلمة على الإسناد الذي من طريق ابن أبي مليكة عن أم سلمة على الإسناد الذي هنه يعلى بن مالك كما ذكر ابن حجر، بل قال عن الإسناد الذي فيه يعلى بن مالك كما ذكر ابن حجر، بل قال عن الإسناد الذي فيه يعلى بن مالك: «هذا=

محلة الحمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

779\_

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في كتاب معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الماتحة (٣٦٢/٢) برقم (٣٠٤٩).

قرأ في الصلاة بسم الله الرحمن الرحيم فعدها آيةً، الحمد لله رب العالمين آيتين، الرحمن الرحيم ثلاث آيات، مالك يوم الدين أربع آيات، وقال: **هكذا إياك نعبد وإياك نستعين،** وجمع خمس أصابع *كع*دِّ

=حديث حسن صحيح غريب لا نعرفه إلا من حديث ليث بن سعد عن بن أبى مليكة عن يعلى بن مالك عن أم سلمة وقد روى بن جريج هذا الحديث عن بن أبى مليكة عن أم سلمة... وحديث ليث أصح " (١٨٢/٥)، وقال عن الإسناد الآخر: "هكذا روى يحيى بن سعيد الأموى وغيره عن ابن جريج عن ابن أبى مليكة عن أم سلمة وليس إسناده بمتصل؛ لأن الليث بن سعد روى هذا الحديث عن ابن أبي مليكة عن يعلى بن مالك عن أم سلمة وحديث الليث أصح(0/0).

وقد ورد الحديث بألفاظٍ وطرق أخرى؛ فقد أخرجه أبو داود في سننه في كتاب الحروف والقراءات (٣٧/٤) برقم (٤٠٠١) قال: حدثنا سعيد بن يحيى الأموى قال حدثنا أبى قال حدثنا ابن جريج عن عبد الله بن أبى مليكة عن أم سلمة رضى الله تعالى عنها ذكرت أو كلمة غيرها قراءة رسول الله: بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين، يقطع قراءته آية آية.

وأخرجه أحمد في مسنده (٣٠٢١/٦) برقم (٢٦٦٢٥) قال: حدثنا يحيى بن سعيد الأموى... نحوه.

وأخرجه الدارقطني في سننه في كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم (٣١٢/١)، بإسناده عن يحيى بن سعيد... وقال: (( إسناده صحيحٌ، وكلهم ثقاتٌ )).

وأخرجه الحاكم في المستدرك في كتاب التفسير (٢٥٢/٢) برقم (٢٩٠٩)، (٢٩١٠) بإسناده عن يحيى بن سعيد... نحوه، وقال: (( هذا حديثٌ صحيحٌ على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وله شاهدٌ بإسنادٍ صحيح على شرطهما عن أبي هريرة  $^{\circ}$ .

وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى في كتاب صفة الصلاة، باب الدليل على أن بسم الله الرحمن الرحيم آية تامةٌ من الفاتحة (٤٤/٢) برقم (٢٢١٢)، (٢٢١٣) بإسنادين عن يحيى بن سعيد... بنحو ما سبق.

محلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

الأعراب (۱). وقد ورد هذا برواياتٍ مختلفةٍ ذكرها الشيخ أحمد البيهقي أسندها وصححها (۲)، ولم نطوّل في إيرادها.

وهذه حجةٌ ظاهرةٌ على أنها آيةٌ من الحمد، فلذلك لم ليُستنكر (")] على الشافعي الله ترديد القول في سورة الحمد.

ويعتضد هذا بما رواه الشافعي بإسناده عن ابن جريج قال الخبرني أن المي عن سعيد بن جبير قال: ولقد آتيناك سبعاً من المثاني هي أم القرآن، وقال أبي: وقرأها علي سعيد بن جبير حتى ختمها ثم

(٤) زيادة وردت في مسند الشافعي لا يستقيم الكلام إلا بإثباتها.

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث) حجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>۱) أخرجها ابن خزيمة في صحيحه بإسناده عن عمر بن هارون عن ابن جريج عن أبن أبي مليكة عن أم سلمة في كتاب الصلاة، باب ذكر الدليل على أن بسم الله الرحمن الرحيم آية من فاتحة الكتاب (۲٤٨/۱) برقم (٤٩٣)، وأخرجها الحاكم في المستدرك بإسناده عن عمر بن هارون عن ابن جريج عن أبن أبي مليكة عن أم سلمة في كتاب الإمامة وصلاة الجماعة (٣٥٦/١) برقم (٨٤٨).

وأخرجها البيهقي بإسناده عن عمر بن هارون عن ابن جريج عن أبن أبي مليكة عن أم سلمة في السنن الكبرى في كتاب صفة الصلاة، باب الدليل على أن بسم الله الرحمن الرحيم آية تامة من الفاتحة (٢٤٤٢) برقم (٢٢١٤)، وذكر أن عمر بن هارون ليس بالقوي. وأخرجها في شعب الإيمان (٢٣٤/٢) برقم (٢٣١٨)، وفي معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب بسم الله الرحمن الرحيم آية من الفاتحة (٣٦٣/٢) برقم (٣٠٥٣)، (٣٠٥٥). وهذه الرواية في إسنادها عمر بن هارون، وتقدم أنه ليس بالقوي، كما يرد فيه الكلم السابق في الانقطاع بين ابن أبي مليكة وأم سلمة.

<sup>(</sup>٢) انظر: ما ورد في الهامش رقم (٢) في الصفحة السابقة، والهامش رقم(١) في هذه الصفحة.

<sup>(</sup>٣) في (أ) كلمة غير واضحة، ولعل الصواب ما أثبته.

قال: بسم الله الرحمن الرحيم الآية السابعة. قال سعيدٌ: وقرأها عليَّ ابن عباسٍ رضي الله عنهما كما قرأتها عليك، ثم قال: بسم الله الرحمن الرحيم الآية السابعة(۱).

قال البيهقي: وروينا هذا التفسير عن علي بن أبي طالب رضوان الله عليه من قوله، وعن أبى هريرة مرفوعاً وموقوفاً (٢).

(۱) أخرجه الشافعي بهذا اللفظ في مسنده (۲۲۸)، كما أخرجه بنحوه عبد الرزاق في مصنفه في كتاب الصلاة، باب بسم الله الرحمن الرحيم (۹۰/۲) برقم (۲۲۰۹)، وأخرجه الحاكم في المستدرك في كتاب فضائل القرآن بإسانيد مختلفة عن ابن جريج عن أبيه (۲۲۲۱) برقم (۲۰۲۰)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وقد رواه عبد الله بن المبارك، ومحمد بن بكر البرساني، وعبد الرزاق بن همام، وحفص بن غياث، وعثمان بن عمرو، وعبد المجيد بن عبد العزيز عن ابن جريج بألفاظٍ مختلفة ، ثم أوردها بأسانيدها. انظر: المستدرك (۲۰۲۷)، بأرقام (۲۰۲۲)، (۲۰۲۷)، (۲۰۲۷)، (۲۰۲۷)، (۲۰۲۷)، (۲۰۲۷)،

وأخرجه البيهةي في السنن الكبرى في كتاب الصلاة، باب الدليل على أن بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الناتحة (٢٢١٥) برقم (٢٢١٥)، وفي باب افتتاح القراءة في الصلاة ببسم الله الرحمن الرحيم...(٢٧/١) برقم (٢٢٢٨)، وأخرجه في السنن الصغرى في كتاب الصلاة، باب افتتاح فاتحة الكتاب ببسم الله الرحمن الرحيم (٢٤٧/١)، وأخرجه في معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب بسم الله الرحمن الرحيم الرحيم آية من الفاتحة (٣٦١/٣، ٣٦٢) برقم (٣٠٤٣)، (٤٠٤٣)، (٣٠٤٥).

(۲) معرفة السنن والآثار (۳۲۲/۲)، وانظر: السنن الكبرى (٤٥/٢)، والسنن الصغرى (٢٤٧/١).

فإن قيل: رواية أم سلمة رضي الله عنها وغيرها ليست رواية لفظ عن رسول الله بل هو ظن منها؛ إذ قالت: عد بسم الله الرحمن الرحيم آية منها، فلعها غلطت في ظنها.

والجواب: أن الروايات التي ذكرناها مع التفاصيل التي رويناها دلالة قاطعة على أن الراوي قطع بذلك، وجزْمُ الراوي الثقة العاقل في أمرٍ محسوس لا يجوز حمله على الغلط، وضم الأصابع على هيئة الأعراب، وسماع الآيات وتقطعها أمر محسوس، فالتغليط في ذلك تكذيب محض، ولو جاز تكذيب الراوى فيه لجاز في أصل الرواية، وهو محال.

فإن قيل: أنتم تُنكرون على من يكذب، فنقول: هذا لا تصح روايته، والافرق أن بينه وبين أن تروي أم سلمة أن رسول الله شصلى صلاةً سادسة وسابعة، وذلك يجب رده وتكذيب الراوي، فكذلك هذا، إذ لو كان صحيحاً لنُقل إلينا نقلاً متواتراً مزيلاً للشك.

وهذا قد ذكره القاضي (٢)، وهو رجوعٌ منه إلى الأصل الذي أبطلناه فلا حاجة إلى إعادته ولا سبيل إلى تكذيب أم سلمة رضي الله عنها في مثل هذه المسألة أصلاً؛ فإنها في محل النظر، وليس جعل البسملة آية سابعة من الحمد كجعل صلاةٍ سادسةٍ وسابعةٍ من المكتوبات قطعاً، وهو ظاهرٌ لكل منصفٍ.

الدليل الرابع: ما رُوي في الآثار المشهورة أن المسلمين لا يعرفون انقضاء السورة والابتداء بغيرها حتى تنزل بسم الله الرحمن الرحيم (٣).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

<sup>(</sup>١) في (أ) (( الفرق )) ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٢) انظر: الانتصار (١٨٧/١).

<sup>(</sup>۳) تقدم تخریجه (ص۳۲۲).

فهذا وأمثاله مشهورٌ في الآثار، وهو دليلٌ على أنها منزلةً مع السور، ولا يدل على أنها قرآنٌ وأنها معه أو منه؛ إذ يجوز أن ينزل ما ليس بقرآنٍ فيكون إنزاله علامةً للفصل بين السور، فهذا مما تكلفه القاضى (۱).

والجواب: أن الله عنا إبعاد؛ لأنهم لا يعلمون كونه منزلاً إلا من قول رسول الله على فإذا أخبر عن إنزاله وأمر بكتبته، ولم يُصرّح بأنه ليس بقرآن سبق إلى الأفهام منه أنه قرآن إما قطعاً وإما ظناً، ونحن نقنع في هذه المسألة بالظن، ولا شك في أنه حاصلٌ، والاحتمال البعيد الذي ذكره لا يدفع الظن الغالب.

## القول في أدلة الخصم:

وهي - بعد ما ذكره القاضي من أنه لو كان قرآناً لكان متواتراً، وقد أجبنا عنه - [أربعة (٢)]:

الأول: قال القاضي: الدليل على أنها ليست آية من أول السور أنه صح أن رسول الله ﷺ ترك الجهر بها (ن)، وإنْ كان قد رُوي أنه ربما

<sup>(</sup>١) انظر: الانتصار (١٨٦/١).

<sup>(</sup>٢) في (أ): (( عن ))، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) في (أ): ((أربع))، والصواب ما أثبته.

<sup>(3)</sup> وردت عدة أحاديث في ترك النبي الله البه الله الرحمن الرحيم، ومنها ما أخرجه النسائي في سننه عن أنس بن مالك وعبد الله بن مغفل رضي الله عنهما في كتاب الافتتاح، باب ترك الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (١٣٤/٢، ١٣٥)، وما أخرجه ابن خزيمة في صحيحه عن أنس بن مالك في كتاب الصلاة، باب ذكر الدليل على أن أنساً إنما أراد بقوله لم أسمع أحداً منهم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم أي لم أسمع أحداً منهم يقرأ جهراً بسم الله الرحمن الرحيم...(٢٤٩/٢، ٢٥٠) برقم (٤٩٥، ٤٩٥)، وقد استوعب الزيلعي في نصب الراية الأحاديث الواردة في ترك الجهر بالتسمية (٣٢٣/١ -٣٦٣).

جهر بها (۱)، وأن الأئمة من بعده تركوا الجهر بها، ولو كان من الحمد لكان لا يجهر ببعضها دون البعض، فإنه لا نظير لها في الشرع (۲).

الجواب من وجهين - إن سامحنا أنه لم يجهر بها وأن ذلك ثابت يف الأخيار -:

أحدهما: أن القاضي سلّم أن النبي الله ربما جهر بها بل أوجب ذلك فإنه قال: الأمور الظاهرة التي تتوفر الدواعي على نقلها لا يجوز أن تختفي. ثم أورد على نفسه الجهر بالتسمية وتثنية الإقامة وإفرادها. ثم أجاب بأن ذلك أيضاً لا يجوز أن يُلْتبس ولا يتواتر.

وتعارض الروايات يدل على أن كل ذلك مما وقع، وأن البسملة جهر بها رسول الله همرةً أو مراتٍ وأن الإقامة كانت مثنى مرةً وفرادى أخرى، فنقول: [جهره بها(٢)] معها يدل على أنها منها دلالةً أوضح من

<sup>(</sup>۱) وردت عدة أحاديث في جهر النبي بي ببسم الله الرحمن الرحيم، ومنها ما أخرجه الترمذي في سننه عن ابن عباسٍ رضي الله عنهما في أبواب الصلاة، باب من رأى الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٢٠٥، ٥١) برقم (٢٤٥)، وما أخرجه الدراقطني في سننه عن ابن عباسٍ وأبي هريرة رضي الله عنهما في كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة والجهر بها واختلاف الروايات في ذلك (٢٠٤/١)، وما أخرجه الحاكم في المستدرك عن أبي هريرة وأم سلمة رضي الله عنهما في كتاب الصلاة بسم الله الرحمن الرحيم فعدها آية (٢٣٢/١) وأخرجه عن أنسٍ في كتاب الصلاة بباب المسلاة الرحمن الرحيم فعدها آية (٢٣٢/١) وأخرجه عن أنسٍ في كتاب الصلاة ، باب في حديث الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٢٣٣/١)، وقد استوعب الحافظ ابن حجر حديث الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٢٣٣/١)، وقد استوعب الحافظ ابن حجر في كتابه التاخيص الحبير (٢٤٧/١)، وكذا الحافظ الزيلعي في كتابه نصب الراية (٢٣٣/١ -٣٦٣) الأحاديث الورادة في الجهر بالتسمية.

<sup>(</sup>٢) انظر: الانتصار (١٩٢/١، ١٩٣، ١٧٤).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (( جهرها )) والصحيح ما أثبته.

دلالة ترك الجهر على أنها ليست منها؛ إذ الجهر بأنها من سورةٍ أخرى قبل ابتداء سورةٍ لا نظير له، بل ذلك يجري مجرى الجهر بالاستعاذة، وهو بعيد لا شك فيه وإنْ لم يكن محالاً، وكما أن هذا ممكن فالجهر ببعض السورة أيضاً ممكن.

الثاني هو أنا نقول: ليس فيما ذكرته دليلٌ واضحٌ يقاوم ما ذكرناه من الأدلة الواضحة، إذ ليس يمتنع أن يجهر ببعض السورة دون بعض، وهذا وإنْ لم يكن له نظيرٌ فلا يخرج عن حيّز الإمكان، فلا نظير لسورة براءة في أنه ليس في ابتدائها بسم الله الرحمن الرحيم، وليس من شرط كل شيءٍ أن يكون له نظيرٌ، وكان هذا حجْراً على الشارع في أن يضع حكماً ولا يضع له نظائر وأمثالاً، ومن أين يجب عند وضع حكم لهذا أن يكون له نظائر.

فإن قيل: هذا وإن كان ممكناً فهو بعيدٌ، وقد أنكرتم على خصومكم التأويل البعيد فلِمَ أثبتموه!.

قلنا: هذا بعيدٌ لو كانت البسملة خاصة بسورةٍ وليست آية من كل سورةٍ، الله أنها آيةٌ من أول كل سورةٍ، فهي كالمكررة، وليست من خاصية الفاتحة.

وبمثل هذا نقول: قوله ﷺ في تبارك: ( إنها سورة تجادل عن ربها، وهي ثلاثون آية )(٢)، وهي دون البسملة ثلاثون، لكن نقول: كأنه أراد

<sup>(</sup>١) زيادة يستقيم الكلام بإثباتها، وقد ورد في (أ) في هذا الموضع عبارةٌ غير واضحة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عن أبي هريرة ﴿ بنحوه أحمدُ فِي مسنده (۲۱/۲، ۳۲۱) برقم (۲۹۹، ۷۹۹) ، وعبد بن حميد في مسنده (۲۱/۱) برقم (۱۲۲۸)، وإسحاق بن راهويه في مسنده (۱۷٤۱) برقم (۱۲۲))، وأبو داود في سننه في أبواب قراءة القرآن وتحزيبه، =

بالسورة خاصةً: تبارك دون الآية المكررة في كل سورةٍ. وكذلك في قول القراء: ( إنا أعطيناك الكوثر) ثلاث آياتٍ.

وإنْ كنا ربما رأينا في جميع السور سوى الحمد (بسم الله) ليست آيةً وحدها بل هي مع أول كل سورةٍ آيةً (١).

والغرض أن نبين أن تخصيص خاصية السورة بحكمٍ خاصٍ ليس يبعد إنْ سلّم أن البسملة لا يُجهر بها، وليس كذلك.

الجواب الثاني، وهو أنا نقول: لا نسلم أن البسملة لا يُجهر بها، بل الشافعي الأخبار الواردة في ترك الشافعي الأخبار الواردة في ترك

<sup>=</sup>باب عدد الآي (٧/٧٠) برقم (١٤٠٠)، وابن ماجة في سننه في كتاب الأدب، باب ثواب القرآن (٢/٤٤/١) برقم (٣٧٨٦)، والترمذي في سننه في كتاب فضائل القرآن، باب ما جاء في فضل سورة الملك (١٦٤/٥) برقم (٢٨٩١)، وقال: «هذا حديث حسنٌ»، والنسائي في سننه في كتاب عمل اليوم والليلة، باب الفضل في قراءة تبارك الذي بيده الملك (١٧٨٦) برقم (١٠٥٤)، وابن حبان في صحيحه في كتاب الرقائق، باب قراءة القرآن (١٠٥٢، ٢٠) برقم (٧٨٧)، (٨٨٧)، والحاكم في المستدرك في كتاب فضائل القرآن (٢٠٧١) برقم (٧٨٧)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه »، وأخرجه أيضاً من عن أبي هريرة من طريق آخر في كتاب التفسير (٢٠٤٥) برقم (٣٨٣)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم

<sup>(</sup>۱) القول بأن البسملة آية كاملة من سورة الفاتحة وبعض آيةٍ من أول كل سورةٍ، هو رأي بعض الشافعية، اختاره الغزالي هنا، وهو اختيار النووي أيضاً كما في روضة الطالبين (۲٤۲/۱)، وهذا قولٌ من أقوال العلماء في كون البسملة آية من القرآن، بعد اتفاقهم على أنها بعض آيةٍ من سورة النمل، وأنها ليست آية بين سورتي الأنفال والتوبة. انظر: المجموع (۳۳۳/۳ -۳۳۰).

الجهر(۱)، فيرجع النظر إلى تلك المسألة، وقد رُوي بالإسناد الصحيح عن ابن عباسٍ أنه قال: كان رسول الله الله الله الله الله الله المحمن المرحيم ويمد بها صوته، وكان المشركون يهزؤن مكاءً وتصدية، ويقولون: يذكر إله اليمامة - يعنون مسيلمة -، ويسمونه الرحمن، فأنزل الله تعالى: (ولا تجهر بصلاتك) فيسمع المشركون فيهزؤن (ولا تخافت) عن أصحابك فلا تُسمعهم (وابتغ بين ذلك سبيلا) (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: الأم (۱۰۸،۱۰۷/۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه بهذا اللفظ البيهقي في معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٣٦٩/٢) برقم (٣٠٧٠)، وأخرجه الطبراني بنحوه في المعجم الكبير (٤٣٩/١١) برقم (١٢٢٤٥)، وأخرجه في المعجم الأوسط (٨٩/٥) برقم (٤٧٥٦)، وأورده الهيتمي في مجمع الزوائد (١٠٨/٢)، وقال: ((رواه الطبراني في الكبير والأوسط، ورجاله موثوقون).

<sup>(</sup>٣) أخرجه بنحوه النسائي في سننه في كتاب الافتتاح، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم (١٣٤/٢) برقم (٩٠٥)، وابن الجارود في المنتقى في باب صفة صلاة رسول الله (١٨١) برقم (١٨٤)، وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه في كتاب الصلاة، باب ذكر الدليل على أن الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم والمخافتة به جميعاً مباحّ... (٢٥١/١) برقم (٤٩٩)، وفي باب التكبير عند النهوض من الجلوس مع القيام معاً (٢٤٢/١) برقم (١٨٨٦)، وأخرجه الطحاوي في شرح معاني الآثار في كتاب الصلاة، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة ( ١٩٩١)، وابن حبان في صحيحه في كتاب الصلاة، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة ( ١٨٩١)، والدار قطني في سننه كتاب الصلاة، باب صفة الصلاة ( ١٨٠١)، برقم (١٨٠١)، والدار قطني في سننه

عن عمر بن الخطاب ﴿ وعن رجال من أصحاب رسول الله ﴾ ((). وروى الطحاوي أيضاً عمن صلى خلف عمر بن الخطاب ﴿ وأنه جهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٢).

واعتمد الشافعي الله على إجماع أهل المدينة فروى بإسناده عن أنس بن مالك لرضى الله عنه الله عنه قال: صلى معاوية

= في كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم (٢٠٥/١)، وقال: «هذا والحاكم في المستدرك في كتاب الصلاة (٢٥٧/١) برقم (٤٤٨)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه » ثم ذكر له شاهداً عن أبي هريرة من طريق آخر، وعن أنس بن مالك ، وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى في كتاب الصلاة، باب افتتاح القراءة في الصلاة ببسم اله الرحمن الرحيم والجهر بها إذا جهر بالفاتحة (٢/٢٤) برقم (٢٢٢١)، وفي باب جهر الإمام بالتأمين (٢/٨٥) برقم (٢٢٨٢)، وذكر له شواهد من طرق أخرى عن أبي هريرة وعن ابن عباس وابن عمر مرفوعاً إلى النبي في وأخرجه من فعل عمر وعلي وابن عمر وابن الزبير ومن قول ابن عباس موقوفاً عليه رضي الله عنهم أجمعين، وأخرجه في معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٢٧٠/٢) برقم كتاب الصلاة، باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٢٧٠/٢)، (٣٠٧٣).

وقد ورد الحديث من طرقٍ أخرى عن أبي هريرة المحيحين؛ فقد أخرى، وأصله في الصحيحين؛ فقد أخرجه البخاري من طريق أبي سلمة عن أبي هريرة في كتاب صفة الصلاة، باب إتمام التكبير في الركوع (٢٧٢/١) برقم (٧٥٢)، وأخرجه مسلمٌ بهذا الطريق في كتاب الصلاة، باب إثبات التكبير في كل رفعٍ وخفضٍ في الصلاة... (٢٩٢/١) برقم (٢٩٢) برقم (٢٩٢)

- (١) معرفة السنن والآثار (٣٧١/٢)، وانظر: السنن الكبرى (٤٦/٢).
- (٢) أخرجه في شرح معاني الآثار في كتاب الصلاة، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة ( ٢٠٠/١).
  - (٣) انظر: معرفة السنن والآثار (٣٧٣/٢).
    - (٤) في (أ): ((رحمه الله)).

| جلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث) ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|---------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                 |

بالمدينة صلاةً فجهر بالبسملة لأم القرآن ولم يجهر بها للسورة، فلما فرغ ناداه من سمع ذلك من المهاجرين من كل مكان: يا معاوية أسرقت الصلاة أم نسيت، فلما صلى بعد ذلك قرأ بسم الله الرحمن الرحيم للسورة التى بعد أم القرآن (۱).

وروى الشافعي ه عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كان لا يدع بسم الله الرحمن الرحيم لأم القرآن والسورة التي بعدها (۲)، ورواه أيضاً غير نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما (۳).

محلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>۱) أخرجه الشافعي في مسنده (۲۱/۱)، وأخرجه في سننه في كتاب الصلاة، باب ما جاء في النداء في السفر (۱۵٤/۱) برقم (٤٤)، وأخرجه بإسناده عن الشافعي الحاكم في المستدرك في كتاب الصلاة (۲۰۷۱) برقم (۸۵۱)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم »، والدارقطني في سننه في كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم (۲۱۱۱)، والبيهقي في السنن الكبرى في كتاب الصلاة، باب افتتاح القراءة في الصلاة ببسم الله الرحمن الرحيم... (۲۲۲۷) برقم (۲۲۳۷)، (۲۲۳۷)، وفي معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب المدلة، الرحمن الرحيم (۲۲۳۷)، (۲۲۳۷)، (۲۲۳۷)، (۲۲۳۷)، (۲۲۳۷)، (۲۰۸۷)، (۲۰۸۷)، (۲۰۸۷)، (۲۰۸۷)، (۲۰۸۷)،

<sup>(</sup>۲) أخرجه الشافعي في مسنده (۲۷/۱)، وأخرجه عبد الرزاق في مصنفه في كتاب الصلاة، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم (۹۰/۲) برقم (۲۲۰۸)، والطحاوي في شرح معاني الآثار في كتاب الصلاة، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة (۲۰۰/۱)، وابن أبي شيبة في مصنفه في كتاب الصلوات، باب من كان يجهر بها (۲۰۲۳) برقم (۱۵۸۵)، والطبراني في المعجم الأوسط (۲۷۷/۱) برقم (۱۸۵۸)، والبيهقي في السنن الكبرى في كتاب الصلاة، باب افتتاح القراءة في الصلاة ببسم الله الرحمن الرحيم ... (۲۲۲۲) برقم (۲۲۲۲) وفي باب من قال يقرأ بين كل سورتين بسم الله الرحمن الرحيم (۲۲۲۲) برقم (۲۲۲۲) وفي معرفة السنن والآثار في بإسنادٍه عن الشافعي في شعب الإيمان (۲۸۹۲) برقم (۲۲۲۷)، وفي معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب الصلاة، باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (۲۲۷۷)، وفي معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (۲۷۷۷)، وقم (۲۷۷۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: معرفة السنن والآثار (٣٧٥/٢).

وقال البيهقي: "كان عبد الله بن الزبير الله بن الزبير الله بن الزبير الله بن الزبير الله وكان يُشبه في حسن الصلاة بأبي بكرٍ رضوان الله عليه وكان عنه أخذها "(١).

وقال الشافعي الشيطان منهم خير آية من القرآن (٢).

وعن سعيد بن جبير أن ابن عباس كان يفتتح القراءة ببسم الله الرحمن الرحيم (٢٠). وذلك منقولٌ عن أصحاب ابن عباس مثل عطاء وطاوس ومجاهد وسعيد بن جبير وعكرمة (٤).

وأما ما روى عبد الملك بن أبي بشيرٍ عن عكرمة عن ابن عباسٍ أنه قال: ( الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم قراءة الأعراب) (٥)، فالمراد به:

<sup>(</sup>١) معرفة السنن والآثار (٣٧٦/٢).

<sup>(</sup>٢) نقل ذلك البيهقى في معرفة السنن والآثار (٣٧٦/٢) برقم (٣١٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الصغرى في كتاب الصلاة، باب الجهر بها - أي البسملة - في البسملة - في صلاةٍ يُجهر فيها بالقراءة (٢٥٣/١)، برقم (٤٠٢)، وفي معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحمن الرحميم (٣٧٦/٢) برقم (٣١٠٥)، وأخرجه عبد الرزاق في مصنفه من طريق عمرو بن دينار عن ابن عباسٍ في كتاب الصلاة، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم (٩٠/٢)، برقم (٢٦١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، في كتاب الصلاة، باب افتتاح القراءة في الصلاة ببسم الله الرحمن الرحيم...(٥٠/٢)برقم (٢٢٤٠)، وفي معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٣٧٧/٢) برقم (٣١٠٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه في كتاب الصلاة، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم (٨٩/٢) برقم (٢٦٠٥)، وابن أبي شيبة في مصنفه في كتاب الصلوات، باب من كان لا يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٣٦١/١) برقم (٤١٤٣)، والطحاوي في شرح معاني الآثار في كتاب الصلاة، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة (٢٠٤/١).

الجهر الشديد المجاوز للحد، فإن من يجهر يكون في صلاته في الأول أخفض ثم يترقى قليلاً بالتدريج، والأعراب يبالغون في الجهر في أول الكلام.

ويدل على صحة هذا التأويل أو على وقوع غلطٍ في هذا النقل أن عكرمة كان لا يصلي خلف من لا يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم(١).

قال البيهقي: ((روينا الجهر عن عليً بن أبي طالب كرم الله وجهه وهو مذهب أهل البيت وعن جماعة في السنن والخلافيات ((٢).

فإن قيل: قد روي عن أنس بن مالكٍ أنه قال: صليت خلف أبي بكرٍ وعمر وعثمان رضي الله عنهم فكلهم كان لا يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم (").

قلنا: أورد الشافعي الله هذه الرواية على نفسه في سنن حرملة وأجاب بأن هذا رواه مالكً عن حميد عن أنس أنهم كانوا يستفتحون الصلاة

وقد ورد في روايةٍ مرفوعاً ذُكر فيها النبي وممن أخرجها مسلم في صحيحه من طريق شعبة عن قتادة عن أنس في كتاب الصلاة، باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة (٢٩٩/١) برقم (٣٩٩).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في معرفة السنن والآثار في كتاب الصلاة، باب الجهر ببسم الله الرحمن ا

<sup>(</sup>٢) معرفة السنن والآثار (٢/٨٧٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالكٌ في الموطأ من طريق حميدٍ الطويل عن أنسٍ المعمل في الموطأ على أبي بكرٍ وعمر وعثمان رضي الله عنهم في كتاب الصلاة، باب العمل في القراءة (٨١/١) برقم (١٧٨).

بالحمد لله رب العالمين (۱). قال الشافعي: فقد خالفه سفيان بن عيينة والفزاري والثقفي وعددٌ لقيتهم سبعةٌ أو ثمانيةٌ مخالفين له في نقل هذا اللفظ، فالعدد الكثير أولى بالحفظ من واحد (۱).

ثم رجح روايتهم بما رواه سفيان عن أيوب بن أبي تميم عن قتادة عن أنس قال: كان النبي وأبو بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين (٣).

قال الشافعي الله : يعنى يبدؤن بالفاتحة قبل ما يُقرأ بعدها (١٠٠٠).

وما ذكره الشافعي متجة إذ يقال: فلانٌ قرأ الحمد وقل هو الله أحد وابتدأ بهما لا على معنى أنه لم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم، وقد روى البيهقي أيضاً بإسنادٍ صحيح عن أنسِ أنه سئل أكان رسول الله على يبدأ

<sup>(</sup>۱) أخرجها البخاري في صحيحه من طريق حفص بن عمر عن شعبة عن قتادة عن أنس الخرجها البخاري في صحيحه من طريق ول بعد التكبير (۲۰۹۱) برقم (۲۱۷)، وأخرجها مسلم في صحيحه من طريق الأوزاعي عن قتادة عن أنس في في كتاب الصلاة، باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة (۲۹۹/۱) برقم (۳۹۹).

<sup>(</sup>٢) نقل ذلك البيهقي في السنن الكبرى (٥٢/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجها الشافعي في مسنده (٣٦/١)، وأخرجها في سننه في كتاب الصلاة، باب ما جاء في النداء في السفر (١٥٢/١) برقم (١٥٣)، وأخرجها البيهقي في السنن الكبرى من طريق الشافعي في كتاب الصلاة، باب من قال لا يجهر بها (٢١٤٥) برقم (٢٢٤٥)، وأخرجها من غير طريق الشافعي أحمد في مسنده (٢١٠١، ١١١)، ابن ماجة في سننه في كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب افتتاح القراءة (٢٦٧/١) برقم (٨١٣)، والنسائي في سننه في كتاب افتتاح الصلاة، باب البداية بفاتحة الكتاب قبل السورة (٢١٤/١) برقم (٩٧٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: الأم (١٠٧/١)، ونقل ذلك البيهقي في السنن الكبري (٥١/٢).

بالحمد أو ببسم الله الرحمن الرحيم ؟ فقال: سألتني عن شيءٍ لا أحفظه(١).

وقد روى الشافعي ما روى من الأحاديث في هذا الباب وعارضها برواية أنس في قصة معاوية وإجماع أهل المدينة ورجح ذلك على سائر الأحاديث (٢).

وعلى الجملة فإذا نُقل الجهر فهو إثباتٌ لا يكون إلا عن جزمٍ فهو مقدمٌ على قول من يقول: لم يجهر، فلعله لم يبلغه الصوت؛ لأن ابتداء القراءة لا يُبالغ في الجهر بها، ومن روى أنه لم يقرأ، فيُريد به أنه لم يجهر، وإلا فمن أين يشهد على النفي ؟، ومَنْ يعلم أنه لم يقرأ سراً؟ فأنى تُعارِضُ هذه الأحاديث حديث الإثبات ! مع أن إسناد ذلك أصح ورواته أكثر على ما قرره الشافعي ، اوأورد (٢) البيهقي أسانيده وصححه ؟!.

والشافعي هو الإمام المطلق في الأحاديث فلا يختار ذلك إلا لترجيح ظهر له في الأحاديث المتعارضة، ومن عداه من الأئمة المحدثين إنما يخالفون لأنه [لم "أ] تتبين لهم دقائق الترجيح.

ع ٥٠٠ مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في الخلافيات، انظر: مختصر الخلافيات (٥٨/٢)، وأخرجه أيضاً أحمد في مسنده (١٦٦/٣) برقم (١٢٧٢٣)، والدارقطني في سننه في كتاب الصلاة، باب اختلاف الرواية في الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم (٣١٦/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: الأم (١٠٧/١، ١٠٨).

<sup>(</sup>٣) في (أ): ((وأورده)) وهو خطأً.

<sup>(</sup>٤) زيادة لا يستقيم الكلام إلا بإثباتها.

الدليل الثاني للخصم، قال القاضي: ويدل على أنها ليست آية من الحمد وإنْ الحمد اتفاق الكل من الأئمة والقراء على أنها ليست آية من الحمد وإنْ كانت مرسومة في افتتاحها؛ لأنه لا خلاف بينهم في ترك عدها مع آيات كل سورة وإنْ اختلفوا في عدها آية من الحمد (۱).

والجواب: أن هذا دليلٌ فاسدٌ من ثلاثة أوجهٍ:

أحدها: أنه ادعى الإجماع على أنها ليست آيةً من غير الحمد، ومَنْ سلّم له هذا الإجماع ؟ ومن أين ثبت له ذلك ؟، والشافعي أعرف بأقاويل العلماء وأخبارهم منه، ولو عرف الإجماع لما خرقه ولما خالفه لا مخالفة بطريق القطع ولا بترديد القول، ولولا أنه عرف قطعاً أنه مظنة الاجتهاد والخلاف لما خالف، وعلى الجملة فلا ينعقد الإجماع في عصر الشافعي في وبعده مع خلافه، ولا يمكن دعوى الإجماع قبله مع أنه صرّح بالخلاف؛ إذ تصريحه دليلٌ على أنه ما صح عِلْمُ انعقاده قبله.

الثاني: أنه استدل على إجماعهم بأنهم لم يعدوها آية من السور؛ إذ قالوا: إنا أعطيناك الكوثر ثلاث آيات، وسورة الملك ثلاثون آية وكذلك سائرها. وهذا يشهد لأحد قوليه في أنها ليست آية وحدها بل مع أول كل سورة، فأما أن يدل على إخراجها من السورة فلا، أو يدل على مذهب من قال إنها آية فاصلة مستقلة على حيالها أو من السورة، فأما أن يدل على حيالها أو من السورة مع أولها فأما أن يدل على أنها ليست بقرآنٍ على حيالها أو من السورة مع أولها فلا.

<sup>(</sup>١) انظر: الانتصار (١٩٤/١).

الثالث: أنه إذا قال إذا ثبت أنها ليست من غير الحمد ثبت أنها ليست من الحمد، وهذا فاسدٌ؛ فمن أين يلزم أن لا يكون من الحمد ؟ وما وجه هذه الاستحالة؟. نعم يجوز أن يقال: من اعترف بهذا بطل استدلاله بكونها مكتوبةً في أوائل السور لأنها أيضاً مكتوبةٌ في غير الحمد، ولم يدل على كونها منها.

والشافعي الله غير معترف بهذا ، ولو اعترف فيبطل به هذا الدليل الواحد لا مذهبه؛ إذ لمذهبه أدلةٌ سواه كما ذكرنا.

الدليل الثالث، قالوا: رُوي عن ابن عباسٍ أنه قال: قلت لعثمان بن عفان أنه قال: قلت لعثمان بن عفان أن عمدتم إلى الأنفال وهي من المثاني وإلى براءة وهي من المئين أن ققرنتم بينهما، ولم تكتبوا بينهما بسطر بسم الله الرحمن الرحيم، ووضعتموها في السبع الطوال؟ فقال عثمان أن رسول الله كان يأتي عليه الزمان تنزل عليه السور أذوات عدد، فكان إذا نزل عليه الشيء يدعو بعض من كان يكتبه فيقول: (ضعوا هذه في السورة التي يُذكر فيها كذا وكذا ) فكانت الأنفال من أوائل ما أنزل بالمدينة وبراءة من آخر القرآن، وكانت قصتها شبيهة بقصتها، فقبض رسول الله ولم يُبيّن لنا أنها منها، فمن ثم قرنت بينهما ولم أكتب بينهما بسطر بسم الله الرحمن الرحيم ألى

<sup>(</sup>١) في (أ): ((المثاني)) وهو خطأً.

<sup>(</sup>٢) ورد في هذا الموضع زيادة عبارة: (( ذات عددٍ، فكان إذا نزل عليه الشيء )) وهي تكرار من الناسخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه بنحوه أحمد في مسنده (٢٩/١) برقم (٣٩٩)، (٤٩٩)، والطحاوي في شرح معاني الآثار في كتاب الصلاة، باب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في حجلة الجمعية الفقهية السعودية (العدد الثالث)

قالوا: فرُوي أن ابن عباس رجع عن مذهبه بعد هذا السؤال، ويدل هذا على أنه كان يكتب البسملة من تلقاء نفسه؛ إذ ذكر العذر ههنا، فكان لا يحتاج إلى ذكر العذر لو كان ذلك بالتوقيف ونزولها قرآناً مع أول السور.

والجواب أن نقول: أما رجوع ابن عباسٍ رضي الله عنهما عن مذهبه بهذا فهو غير صحيح، بل قال البيهقي: ثبت بالروايات الصحيحة عن ابن عباسٍ جميع ما ذكرناه من الآثار في عصره وزمانه بعد عثمان وبعد سؤاله عنه، ومن أين يكون هذا سبب الرجوع ولا حجة فيه لا، وإنما مقصود سؤاله البحث عن سبب اتباع تلك السورة بهذه، وعن السبب في أن بسم الله الرحمن الرحيم لم تسطر إنْ كانت هذه سورة، والعادة أن البسملة تنزل مع أول كل سورة، فذكر أنه لم يتبين كونها سورة برأسها، فلذلك لم ينزل ولم يرد التوقيف بكتبته، ويكون ذلك إشارة برأسها، فلذلك لم ينزل ولم يرد التوقيف بكتبته، ويكون ذلك إشارة

<sup>=</sup>الصلاة (۲۰۱/۱)، وأبو داود في سننه في كتاب الصلاة، باب من جهر بها – أي البسملة – (۲۰۸/۱) برقم (۲۸۲۷) برقم (۲۰۲۳) وقال: «هذا حديث رسول الله ، باب ومن سورة التوبة (۲۷۲/۵) برقم (۲۰۲۳) وقال: «هذا حديث حسن صحيح »، وأخرجه البزار في مسنده (۲/۸) برقم (۲۶۲)، والنسائي في سننه في كتاب فضائل القرآن، باب السورة التي يذكر فيها كذا (۱۰/۵) برقم (۲۰۰۸)، وابن حبان في صحيحه في كتاب الوحي (۲۲۰/۱، ۲۳۱)، والطبراني في المعجم الأوسط (۲۸۲۷) برقم (۸۲۲۷)، والحاكم في المستدرك في كتاب التفسير (۲۲۰۳، ۲۲۱) برقم (۲۲۸۷)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه »، وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى في كتاب الصلاة، باب الدليل على أن ما جمعته مصاحف الصحابة رضي الله عنهم كله قرآن...(۲۲/۲) برقم (۲۲۰۷).

إلى السبب في أنه لم يؤمر بكتبة ذلك (۱)، وما ذكر علي كرم الله وجهه سبب آخر في أنه لم تنزل البسملة في أول براءة، وهو أنها أمان، والسورة سورة القتال والسيف (۲).

فإن قيل: فإذا لم تتزل بسم الله الرحمن الرحيم فكان ينبغي أن نعرف أنها ليست سورةً على حيالها.

قلنا: لا يلزم ذلك؛ إذ لا يبعد أن ينزل ذلك في جميع السور دون سورة واحدة، فإن ذلك غير محال، ومع الإمكان لا يُقطع بأنها ليست سورة على حيالها، ولا يمكن القطع بأنها أيضاً

سورةً، فتُرك الأمر محتملاً احتياطاً.

قلنا: هذا إن دل فإنما يدل لمن يقول: إن بسم الله الرحمن الرحيم آية فاصلة مضردة ليست من السورة، وأما جواب الشافعي عنه الفمن:

<sup>(</sup>١) انظر: معرفة السنن والآثار (٣٦٦/٢).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه (ص۳۳۵).

<sup>(</sup>۳) تقدم تخریجه (ص۳٤٦).

<sup>(</sup>٤) في (أ): ((من)) والصواب ما أثبته.

الثاني أن نقول: إنما أراد رسول الله بسسمية تبارك سورة دون البسملة؛ لأنها خاصية السورة، والبسملة مكررة، ويجوز أن يسمى معظم الشيء باسم الشيء، كما قال: (الحج عرفةً) (()، فيجوز أن يقال: قل هو الله أحد، ويراد به السورة دون البسملة؛ لأنها المعظم، ولأنها الخاصية التي ليست مكررة، وليس يلزم من هذا إلا أنه إن قرأها دون البسملة وتم ثلاثين آية فهي تجادل عنه، وذلك ليس بمستتكر ولا ممنوع.

فبقي أن يقال: فلِمَ سمّاها سورةً دون البسملة؟. وسببه ما ذكرناه، وهو تسمية المعظم باسم الكل.

(۱) أخرجه بهذا اللفظ ابن ماجة في سننه في كتاب المناسك، باب من أتى عرفة قبل الفجر ليلة جمع (۲۰۰۳) برقم (۳۰۱۵)، والترمذي في سننه في كتاب الحج، باب ما جاء فيمن أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج (۲۳۷/۳) برقم (۸۸۹)، والنسائي في سننه في كتاب الحج، باب فرض الوقوف بعرفة (۲۲٤/۲) برقم (۲۰۱۱)، وفي باب فيمن لم يدرك صلاة الصبح مع الإمام بمزدلفة (۲۲۲/۲) برقم (۲۰۵۱)، وفي باب أيام منى (۲۲۲۲٤) برقم (۲۸۲۱)، وابن خزيمة في صحيحه في كتاب المناسك، باب ذكر الدليل على أن الحاج إذا لم يدرك عرفة قبل طلوع الفجر من يوم النحر فهو فائت الحج...(۲۷۷٪) برقم (۲۸۲۲)، والدارقطني في سننه في كتاب الحج، باب المواقيت (۲/۲۰٪)، والحاكم في المستدرك في كتاب المناسك (۲۳۰/۱) برقم (۱۲۰۳)، وفي كتاب المناسك (۲۸۲۱) برقم ولم يخرجاه "، وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى في كتاب الحج، باب إدراك الحج بإدارك عرفة...(۱۷۰۳) برقم (۹۵۹۳).

مجلة الجمعية الفقهية السعودية (العددالثالث)

فإن قيل: الوجه الأول في الجواب فاسدٌ ويستحيل أن تكون آيةً من الحمد ولا تكون آيةً من غيرها، والكلمة تلك الكلمة، والنظم ذلك النظم، وقد عدّ الحمد سبع آيات، وجُعلت منها.

قلتُ: فمن أين يستحيل أن تكون البسملة أصلاً في الفاتحة ومقدمة في سائر السور لا تستقل بنفسها إلا مع أول السورة، فهذا استبعاد محض لا مستند له.

وليُقنع بهذا القدر في ذكر أدلة الفريقين، والغرض أن نبين أن المسألة ليست قطعية، ولكنها ظنية، وأن الأدلة وإن كانت متعارضة فجانب الشافعي شه فيها أرجح وأغلب، ونظره فيها كنظره في سائر المسائل، وليست تختص هذه المسألة بمزيد استبعاد واستنكار.

تم القول في حقيقة القولين والحمد لله وحده، وصلواته على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً (۱).

• ٣٦ - مجلة الجمعية الشعودية (العدد الثالث)

<sup>(</sup>۱) جاء في هامش النسخة (أ): "الحمد لله، أنهى هذه الرسالة النافعة و العجالة الجامعة مطالعة ومراجعة ... قدّس الله تعالى روح مؤلفها وأثابه ثواباً جزيلاً الفقير إبراهيم بن الملا أحمد بن الملا محمد الشهير بابن الملا الأثري المحدث المقدسي الحلبي عامله الله تعالى وأصوله وفروعه بألطافه ... تحريراً في أواسط جمادى الأولى سنة ١٠٢٨ ثمان وعشرين وألف ".

## فهرس المراجع

- الإبهاج في شرح المنهاج، لعلي بن عبد الكافي السبكي (ت٥٦٥هـ) وولده تاج الدين عبد الوهاب بن علي السبكي (ت٧٧١هـ)، تحقيق وتعليق الدكتور شعبان محمد إسماعيل، الناشر مكتبة الكليات الأزهرية بالقاهرة سنة ١٤٠١هـ، ١٩٨١م.
- ٢ الإحكام في أصول الأحكام، لعلي بن محمد الآمدي (ت ١٣٠هـ) تحقيق الدكتور سيد الجميلي، الناشر دار الكتاب العربي، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م.
- ٣ أساس القياس، لأبي حامد الغزالي (ت٥٠٥هـ) تحقيق الدكتور فهد بن
   محمد السدحان، الناشر مكتبة العبيكان سنة ١٤١٣هـ.
- الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار وعلماء الأقطار فيما تضمنه الموطأ من معاني الرأي والآثار وشرح ذلك كله بالإيجاز والاختصار، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبدالبر النمري الأندلسي (ت٤٦٣هـ)، تحقيق الدكتور عبد المعطي أمين قلعجي، الناشر دار قتيبة بدمشق وبيروت ودار الوعى بحلب والقاهرة، الطبعة الأولى سنة ١٤١٣هـ/١٩٩٣م.
- ٥ الأم، لأبي عبد الله محمد بن إدريس الشافعي (ت ٢٠٤هـ)، أشرف على طبعه وباشر تصحيحه محمد زهري النجار، الناشر دار المعرفة للطباعة والنشر ببيروت، لبنان، الطبعة الثانية، سنة ١٣٩٣هـ/١٩٧٣م.
- ٦ الأموال، لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت٢٢٤هـ)، تحقيق محمد خليل
   هراس، الطبعة الثانية، دار إحياء التراث الإسلامي بقطر.
- الانتصار للقرآن، للقاضي أبي بكر محمد بن الطيب الباقلاني
   (ت٤٠٣هـ)، تحقيق عمر بن حسن القيام، الناشر مؤسسة الرسالة ببيروت،
   الطبعة الأولى سنة ١٤٢٥هـ.

- ١ البحر المحيط، للزركشي بدر الدين محمد بن بهادر بن عبد الله (ت٤٩٧هـ)، قام بتحريره ومراجعته الدكتور عمر سليمان الأشقر، الدكتور عبد الستار أبو غدة والدكتور محمد سليمان الأشقر، والشيخ عبد القادر العاني، طبع بدار الصفوة بالقاهرة، الناشر وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية بالكويت، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٩هـ/١٩٨٨م.
- ۹ البداية والنهاية، لأبي الفداء الحافظ بن كثير (ت٤٤٧هـ)، الناشر دار ابن
   كثير ببيروت.
- 1۰ البرهان في أصول الفقه، لإمام الحرمين أبي المعالي عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني (ت ٤٧٨هـ)، حققه وقدّمه ووضع فهارسه الدكتور عبد العظيم محمود الديب، الناشر دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع بالمنصورة بمصر، الطبعة الثالثة، سنة ١٤١٢هـ/١٩٩٢م.
- ۱۱ التاريخ الكبير، لمحمد بن إسماعيل البخاري (ت٢٥٦هـ)، تحقيق السيد هاشم الندوى، الناشر دار الفكر.
- ۱۲ التبصرة في أصول الفقه، لأبي إسحاق إبراهيم بن علي بن وسف الفيروزآبادي (ت٤٧٦هـ) تحقيق الدكتور محمد حسن هيتو، الناشر دار الفكر بدمشق، طبعة مصورة سنة ١٩٨٣م عن الطبعة الأولى سنة ١٩٨٠م.
- ۱۲ تحرير المقال فيما تصح نسبته إلى المجتهد من الأقوال، للدكتور عياض بن نامى السلمى، الطبعة الأولى سنة ١٤١٥هـ، الناشر المؤلف.
- ١٤ تذكرة الحفاظ، لأبي عبد الله شمس الدين محمد الذهبي (ت٧٤٨هـ)،
   الناشر دار إحياء التراث العربي ببيروت.
- القرطبي المعروف بـ (الجامع لأحكام القرآن)، لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (ت١٧١هـ)، الناشر دار إحياء التراث العربي ببيروت.
- 17 تقريب التهذيب، لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت٨٥٢هـ)، الناشر دار الفكر ببيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٤هـ.

- ۱۷ التقريب والإرشاد (الصغير)، للقاضي أبي بكر محمد بن الطيب الباقلاني (ت٤٠٣هـ)، الناشر مؤسسة الرسالة ببيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤١٣هـ.
- ۱۸ التقرير والتحبير، لابن أمير الحاج (ت۸۷۹هـ)، على تحرير الكمال ابن همام (ت۸۱۱هـ) في علم الأصول الجامع بين اصطلاحي الحنفية والشافعية، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م.
- ۱۹ تكملة المجموع شرح المهذب، وهي التكملة الثانية لمحمد نجيب المطيعي، الناشر المكتبة السلفية بالمدينة المنورة.
- 7٠ التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، لأبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، تحقيق وتعليق الدكتور شعبان محمد إسماعيل، الناشر مكتبة الكليات الأزهرية بالقاهرة، سنة ١٣٩٩هـ/١٩٧٩م.
- التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن عبد الله بن عبدالبر (ت٤٦٣هـ)، حققه وعلّق حواشيه وصححه مصطفى أحمد العلوى ومحمد عبد الكبير البكرى، نُشر سنة ١٣٨٧هـ/١٩٦٧م.
- ۲۲ تهذیب الأجوبة، لأبي عبد الله الحسن بن حامد الحنبلي، تحقیق السید صبحي السامرائي، الناشر عالم الكتب، ومكتبة النهضة العربیة، الطبعة الأولى سنة ۱٤۰۸هـ.
- 77 تيسير التحرير، لمحمد أمين، المعروف بأمير بادشاه الحسيني الحنفي الخراساني البخاري المكي (ت ٩٨٧هـ)، على كتاب التحرير في أصول الفقه الجامع بين اصطلاحي الحنفية والشافعية، لكمال الدين محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد بن مسعود الشهير بابن همام الدين الإسكندري (ت ٨٦١هـ)، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت، سنة الإسكندري (٦٩٨٣هـ)، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت،

- ٢٤ حلية الأولياء، للحافظ أبي نعيم الأصبهاني (ت٤٣٠هـ)، الناشر مكتبة
   الخانجي بالقاهرة سنة ١٣٥٧هـ.
- ۲۵ الخراج، لأبي يوسف يعقوب بن إبراهيم (ت١٨٢هـ)، الناشر المطبعة
   السلفية بالقاهرة، الطبعة الخامسة سنة ١٣٩٦هـ.
- 77 الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، لبرهان الدين إبراهيم بن علي بن محمد بن فرحون اليعمري المدني المالكي (ت ٧٩٩هـ)، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت.
- ۲۷ الرد على من أخلد إلى الأرض وجهل أن الاجتهاد في كل عصرٍ فرض،
   لعبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، الناشر مكتبة الثقافة الدينية بالقاهرة.
- ۲۸ روضة الطالبين، للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي (ت٦٧٦هـ)،
   الناشر المكتب الإسلامي.
- ٢٩ روضة الناظر في أصول الفقه، لموفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي (ت٦٢٠هـ)، قديم له وحققه وعلّق عليه الدكتور عبد الكريم بن علي النملة، الناشر مكتبة الرشد بالرياض، الطبعة الثانية سنة ١٤١٤هـ/١٩٩٣م.
- ٣٠ الزهد الكبير، لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي (ت٤٥٨هـ)،
   تحقيق عامر أحمد حيدر، الناسر مؤسسة الكتب ببيروت، الطبعة الثالثة
   سنة ١٩٩٦هـ.
- ۳۱ السنن، لأبي عبد الله محمد بن إدريس الشافعي (ت٢٠٤هـ)، تحقيق الدكتور خليل إبراهيم ملا خاطر، الناشر دار القبلة بجدة، ومؤسسة علوم القرآن ببيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٩هـ.
- ۳۲ سنن الدار قطني، لعلي بن عمر الدار قطني (ت ٣٨٥هـ)، عني بتصحيحه وتنسيقه وترقيمه وتحقيقه عبد الله هاشم يماني المدني، طبع بدار المحاسن للطباعة بالقاهرة، سنة ١٩٦٦هـ/١٩٦٦م.

- ۳۳ سنن الدارمي، لأبي محمد عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن بهرام الدارمي (ت ٢٥٥هـ)، حققه وشرح ألفاظه وجمله، وعلّق عليه ووضع فهارسه الدكتور مصطفى ديب البغا، الناشر دار القلم بدمشق، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٢هـ/١٩٩١م.
- 72 سنن ابن ماجة، لأبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥هـ)، حقق نصوصه، ورقم كتبه، وأبوابه وأحاديثه، وعلق عليه محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر المكتبة الإسلامية للطباعة والنشر والتوزيع بإستانبول، تركيا.
- 70 سنن أبي داود، للحافظ سليمان بن الأشعث بن إسحاق السجستاني (ت700هـ)، مطبوع مع شرحه عون المعبود لأبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي، ومعه شرح الحافظ شمس الدين ابن قيّم الجوزية، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤١٩هـ/١٩٩٨م.
- ۳۷ السنن الصغرى، لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي (تـ٤٥٨هـ)، تحقيق الدكتور محمد ضياء الرحمن الأعظمي، الناشر مكتبة الدار بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى سنة ١٤١٠هـ.
- ۳۸ السنن الكبرى، لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي (تـ٤٥٨هـ)، الطبعة الأولى بمطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية في الهند بحيدر آباد الدكن سنة ١٣٤٦هـ.
- ۳۹ سنن النسائي، لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي (ت٣٠٣هـ)، حققه وخرّج أحاديثه حسن عبدالمنعم شلبي، وأشرف على التحقيق شعيب

| P70 ( | العددالثالث | السعودية ( | الفقهية | الجمعية | مجلة |
|-------|-------------|------------|---------|---------|------|
|-------|-------------|------------|---------|---------|------|

- الأرنــؤوط، الناشــر مؤسســة الرسـالة بـبيروت، الطبعــة الأولى ســنة 1277هـ/٢٠٠١م.
- به سير أعلام النبلاء، لشمس الدين محمد بن أحمد الذهبي (ت١٤٧هـ)، حقق نصوصه وخرّج أحاديثه وعلّق عليه شعيب الأرنؤوط ومحمد نعيم العرقسوسي، الناشر مؤسسة الرسالة ببيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٥هـ/١٩٨٥م.
- ٤١ شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لأبي الفلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي (ت ١٠٨٩هـ)، الناشر مكتبة القدسي، سنة ١٣٥١هـ.
- 27 شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، لعبد الله بن عقيل العقيلي (ت٧٦٩هـ) تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، الناشر المكتبة العصرية ببيروت سنة ١٤١٨هـ.
- 27 شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول في الأصول، لشهاب الدين أبي العباس أحمد بن إدريس القرافي (ت ١٨٤هـ)، حققه طه عبد الرؤوف سعد، الناشر مكتبة الكليات الأزهرية بالقاهرة، ودار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بالقاهرة وبيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٣هـ/١٩٧٣م.
- 23 شرح معاني الآثار، لأبي جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك الطحاوي الحنفي (ت٣٢١هـ)، حققه وقدّم له وعلّق عليه محمد سيد جاد الحق، طُبع بمطبعة الأنوار المحمدية بالقاهرة.
- شرح الكوكب المنير المسمى بمختصر التحرير، المختبر المبتكر شرح المختصر في أصول الفقه، لمحمد بن أحمد بن عبد العزيز الفتوحي، المعروف بابن النجار (ت ٩٧٢هـ)، تحقيق الدكتور محمد الزحيلي، والدكتور نزيه حماد، الناشر مكتبة العبيكان بالرياض، سنة 1٤١هـ/١٩٩٣م.

- 23 شرح اللمع، لأبي إسحاق إبراهيم الشيرازي (ت٤٧٦هـ)، حققه وقدّم له ووضع فهارسه عبد المجيد التركي، الناشر دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٨هـ/١٩٨٨م.
- 2۷ شرح مختصر الروضة، لنجم الدين أبي الربيع سليمان بن عبد القوي بن عبد الله بن عبد الطوفي (ت ٧١٦هـ)، تحقيق الدكتور عبد الله بن عبد الحسن التركي، الناشر مؤسسة الرسالة ببيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٠هـ/١٩٩٠م.
- دمد بن الحسين بن علي البيهقي (ت٥٥٨هـ)،
   شعب الإيمان، لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي (ت٥٥٨هـ)،
   تحقيق محمد السعيد بسيوني، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت،
   الطبعة الأولى سنة ١٤١٠هـ.
- 29 شفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل ومسالك التعليل، لأبي حامد الغزالي محمد بن محمد بن محمد الطوسي (ت٥٠٥هـ)، الناشر رئاسة ديوان الأوقاف بالجمهورية العراقية، طُبع بمطبعة الإرشاد سنة ١٩٧١هـ/١٩٧١م.
- صحيح البخاري، لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري (٢٥٦هـ)، مطبوع مع فتح الباري، لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، قام بشرحه وتصحيحه وتحقيقه محب الدين الخطيب، ورقَّم كتبه وأبوابه وأحاديثه محمد فؤاد عبد الباقي، وراجعه قصي محب الدين الخطيب، الناشر دار الريان للتراث بالقاهرة، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٧ه.
- 00 صحيح ابن حبان، لمحمد بن حبان البستي (ت٢٥٥هـ)، مطبوع بترتيب ابن بلبان، علاء الدين علي بن بلبان الفارسي (ت٣٩٩هـ)، حققه وخرج أحاديثه وعلّق عليه شعيب الأرنؤوط، الناشر مؤسسة الرسالة ببيروت، الطبعة الثالثة سنة ١٤١٨هـ/١٩٩٧م.

- ۵۲ صحیح ابن خزیمة، لمحمد بن إسحاق ابن خزیمة (ت۲۱۱هـ)، حققه وعلّق علیه وخرّج أحادیثه وقدّم له محمد مصطفی الأعظمي، الناشر المكتب الإسلامی ببیروت.
- ۰۳ صحيح مسلم، لمسلم بن الحجاج القشيري (ت ٢٦١هـ)، مطبوع مع شرح صحيح مسلم، لمحي الدين أبي زكريا يحيى بن شرف النووي (٦٧٦هـ)، حقق أصوله وخرّج أحاديثه على الكتب السنة ورقّمه الشيخ خليل مأمون شيحا، الناشر دار المعرفة ببيروت، الطبعة الخامسة سنة ١٤١٩هـ/١٩٩٨م.
- الصمت وآداب حفظ اللسان، لعبد الله بن محمد بن عبيد بن أبي الدنيا
   (ت٢٨١هـ)، تحقيق أبي إسحاق الحويني، الناشر دار الكتاب العربي
   ببيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤١٠هـ.
- 00 طبقات الشافعية، لأبي بكر بن أحمد بن محمد بن عمر تقي الدين ابن قاضي شهبة الدمشقي (ت٨٥١هـ)، اعتنى بتصحيحه وعلّق عليه الدكتور الحافظ عبد العليم خان، الناشر دار الندوة الجديدة ببيروت سنة ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م.
- 07 طبقات الشافعية، لعبد الرحيم الإسنوي (ت ٧٧٢هـ)، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م، بعناية كمال يوسف الحوت، مركز الخدمات والأبحاث الثقافية.
- ٥٧ طبقات الشافعية الكبرى، لتاج الدين أبي نصر عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي (ت ٧٧١هـ)، الناشر دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع ببيروت، الطبعة الثانية.
- ٥٨ طبقات الشافعية الكبرى، لتاج الدين أبي نصر عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي (ت ٧٧١هـ)، الناشر دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع ببيروت، الطبعة الثانية.
- ٥٩ الطبقات الكبرى، لابن سعد محمد بن سعد بن منيع البصري الزهري (ت٢٣٠هـ)، الناشر دار صادر ببيروت.

- ٦٠ العبر في خبر من غبر، لمحمد بن أحمد الذهبي (ت٧٤٨هـ)، تحقيق صلاح الحدين المنجد، الناشر دائرة المطبوعات والنشر بالكويت سنة ١٣٨٣هـ/١٩٦٣م.
- 7۱ العدة في أصول الفقه، للقاضي أبي يعلي محمد بن الحسين الفراء البغدادي (ت ٤٥٨هـ)، حققه وعلّق عليه وخرج نصّه الدكتور أحمد بن على سير المباركي، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٠هـ/١٩٩٠م
- قتح الباري بشرح صحيح الإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، قام بشرحه وتصحيحه وتحقيقه محب الدين الخطيب، ورقم كتبه وأبوابه وأحاديثه محمد فؤاد عبد الباقي، وراجعه قصي محب الدين الخطيب، الناشر دار الريان للتراث بالقاهرة، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٧هـ/١٩٨٨.
- 77 فرائد الفوائد في اختلاف القولين لمجتهد واحد، لشمس الدين محمد السلمي الشافعي، الشهير بالمناوي، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤١٥هـ.
- 75 فردوس الأخبار بمأثور الخطاب المخرّج على كتاب الشهاب، للحافظ شيرويه بن شهردار بن شيرويه الديلمي (ت٥٠٩هـ)، تحقيق فواز بن أحمد الزمرلي، ومحمد المعتصم بالله البغدادي، الناشر دار الكتاب العربي، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٧هـ.
- 70 فيض القدير شرح الجامع الصغير، لعبد الرؤوف المناوي (ت ١٠٣١) على كتاب الجامع الصغير من أحاديث البشير النذير، لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت ٩١١هـ)، الناشر دار المعرفة ببيروت.
- 77 كتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص لإمام الحرمين، لأبي المعالي عبد اللك بن عبد الله بن يوسف الجويني (ت٨٧٨هـ)، تحقيق الدكتور عبد الحميد أبو زنيد، الناشر دار القلم بدمشق ودارة العلوم والثقافة ببيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٨هـ.

- 77 الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، للإمام الحافظ عبد الله بن محمد بن أبي شيبة البراهيم بن عثمان أبي بكر بن أبي شيبة الكوفي العبسي (ت770هـ)، اعتنى بتحقيقه وطبعه ونشره مختار أحمد الندوي، الناشر الدار السنُّنية ببومباي بالهند، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠١هـ / ١٩٨١م.
- ٦٨ كشف الأستار عن زوائد البزار على الكتب الستة، للحافظ نورد الدين علي بن أبي بكر اليثمي (ت٧٠٨هـ)، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، الناشر مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى سنة ١٣٩٩هـ
- 79 كشف الخفاء، لإسماعيل بن محمد العجلوني، تحقيق أحمد القلاش، الناشر مؤسسة الرسالة ببيروت، الطبعة الرابعة سنة ١٤٠٥هـ.
- ٧٠ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي (ت ٨٠٧هـ) بتحرير الحافظين الجليلين العراقي وابن حجر، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت، لبنان، عام ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- السان العرب، لابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم الأنصاري (ت١١٧هـ)، الناشر المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والنشر، والدار المصرية للتأليف والترجمة، طبعة مصورة عن طبعة بولاق.
- ٧٢ المجموع شرح المهذب، لأبي زكريا محيي الدين بن شرف النووي
   ١٤٠٥ الناشر المكتبة السلفية بالمدينة المنورة.
- ٧٣ المحصول في أصول الفقه، لفخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي
   (ت ٢٥٦هـ)، دراسة وتحقيق الدكتور طه جابر فياض العلواني، الناشر
   مؤسسة الرسالة ببيروت، الطبعة الثانية، سنة ١٤١٢هـ/١٩٩٢م.
- ٧٤ المحلّى، لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم (٤٥٦هـ)، أشرف على تصحيحه الأستاذ زيدان أبو المكارم حسن، الناشر مكتبة الجمهورية العربية بمصر، سنة ١٣٨٧هـ / ١٩٦٧م.
- ٧٥ مختار الصحاح، لمحمد بن أبي بكر الرازي، الناشر دار ابن كثير بدمشق.

- ٧٦ مختصر خلافيات البيهقي، لأحمد بن فرح اللخمي الإشبيلي (ت١٩٩هـ)،
   تحقيق الـدكتور ذياب عبد الكريم عقل، الناشر مكتبة الرشد بالرياض، الطبعة الأولى سنة ١٤١٧هـ.
- ۷۷ مختصر المزني، لأبي إبراهيم إسماعيل بن يحيى المزني (ت٢٦٤هـ)، مطبوع بذيل كتاب الأم للإمام الشافعي، أشرف على طبعه وباشر تصحيحه محمد زهرى النجار، الناشر دار المعرفة ببيروت.
- ٧٨ المستدرك على الصحيحين، لأبي عبد الله الحاكم النيسابوري
   (ت٥٠٥هـ)، الناشر دار الكتاب العربي ببيروت.
- ٧٩ المستصفى من علم الأصول، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، الطبعة الأولى بالمطبعة الأميرية ببولاق مصر، سنة
   ١٣٢٤هـ.
- ۸۰ المستصفى من علم الأصول، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، تحقيق وتعليق الدكتور محمد سليمان الأشقر، الطبعة الأولى شنة ١٤١٧هـ، الناشر مؤسسة الرسالة ببيروت.
- ٨١ المستصفى من علم الأصول، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، دراسة وتحقيق الدكتور حمزة زهير حافظ، الناشر المؤلف.
- ۸۲ مسند الإمام أحمد بن حنبل (ت ۲٤۱هـ)، وبهامشه منتخب كنز العمال هي سنن الأقوال والأفعال، الناشر دار صادر ببيروت.
- ۸۳ مسند الإمام الشافعي، لأبي عبد الله محمد بن إدريس الشافعي (ت٢٠٤هـ)، الناشر دار الكتب العلمية ببيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٠هـ.
- ٨٤ مسند الشهاب، لأبي عبد الله محمد بن سلامة القضاعي، تحقيق حمدي بن عبد الحميد السلفي، الناشر مؤسسة الرسالة ببيروت، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٧هـ.

| 77 | العددالثالث) | السعودية ( | الفقهيةا | الجمعية | مجلة | , |
|----|--------------|------------|----------|---------|------|---|
|    |              |            |          |         |      |   |

.....

- ۸۵ مسند عبد بن حمید، لعبد بن حمید بن نصر (ت۲٤٩هـ)، تحقیق صبحي السامرائي ومحمود الصعیدي، الناشر مكتبة السنة بالقاهرة، الطبعة الأولى سنة ۱٤٠٨هـ.
- المصنف، للحافظ أبي بكر عبد الرزاق بن همّام الصنعاني (ت٢١٦هـ)، عني بتحقيق نصوصه وتخريج أحاديثه والتعليق عليه الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي، من منشورات المجلس العلمي بجوهانسبرغ بجنوب أفريقيا، وكراتشي بباكستان، الناشر المكتب الإسلامي ببيروت، لبنان، الطبعة الأولى سنة ١٩٧٢هـ/١٩٧٩م.
- ۸۷ المعجم الأوسط، للحافظ الطبراني (ت٣٦٠هـ)، تحقيق الدكتور محمود الطحان، الناشر مكتبة المعارف بالرياض، الطبعة الأولى سنة ١٩٨٥هـ/١٤٠٥.
- ۸۸ معجم البلدان، لشهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي (ت٦٢٦هـ)، الناشر دار صادر، ودار بيروت للطباعة والنشر.
- ۸۹ المعجم الصغير، للحافظ أبي القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني (ت٣٦٠هـ)، صححه وراجع أصوله عبد الرحمن محمد عثمان، الناشر المكتبة السلفية بالمدينة المنورة سنة ١٣٨٨هـ/١٩٦٨م.
- المعجم الكبير، للحافظ أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (ت٣٦٠هـ)، حققه وخرّج أحاديثه حمدي عبد المجيد السلفي، الطبعة الثانية، طبع بمطبعة الزاهر الحديثة بالموصل، الناشر مركز إحياء التراث الإسلامي بوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالجمهورية العراقية.
- ٩١ معرفة السنن والآثار، لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهةي (ت٥٨٥هـ)، تحقيق الدكتور عبد المعطي أمين قلعجي، الناشر جامعة الدراسات الإسلامية بباكستان، ودار قتيبة بدمشق وبيروت، ودار الوعي ودار الوفاء بمصر، الطبعة الأولى سنة ١٤١١هـ.

- ۹۲ مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، وهو شرح الشيخ محمد الخطيب الشربيني على متن منهاج الطالبين، للإمام أبي زكريا بن شرف النووى، الناشر دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ببيروت.
- ٩٣ المنتقى من السنن المسندة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، لأبي محمد عبد الله بن علي بن الجارود (ت٣٠٧هـ)، ومعه تيسير الفتاح الودود في تخريج المنتقى لابن الجارود، لعبد الله هاشم اليماني، الناشر دار نشر الكتب الاسلامية بلاهور.
- ٩٤ المهذب، لأبي إسحاق إبراهيم بن علي الشيرازي (ت ٢٧٦هـ)، مطبوع مع المجموع للحافظ أبي زكريا محيي الدين بن شرف النووي (ت ٢٧٦هـ)، وتكملتي المجموع، الأول لتقي الدين أبي الحسن علي بن عبد الكافي السبكي (ت٢٥٥هـ)، والثانية لمحمد نجيب المطبعي، الناشر المكتبة السلفية بالمدينة المنورة.
- 90 مؤلفات الغزالي، لعبد الرحمن بدوي، من منشورات المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية بالجمهورية العربية المتحدة.
- ۹۲ موطأ الإمام مالك (ت ۱۷۹هـ)، ورواية يحيى بن يحيى الليثي، إعداد أحمد رابت عرموش، الناشر دار النفائس، الطبعة الرابعة سنة 19۸۰هـ/۱۹۸۰م.
- ٩٧ ميزان الاعتدال في نقد الرجال، لبي عبد الله أحمد بن عثمان الذهبي (ت٨٤٧هـ)، تحقيق علي محمد البجاوي، الناشر دار إحياء الكتب العربية، الطبعة الأولى سنة ١٩٦٣هـ/١٩٨٣م.
- ۹۸ نصرة القولين للإمام الشافعي، لأبي العباس أحمد بن أبي أحمد الطبري، المعروف بابن القاص (ت٣٣٥هـ)، مخطوط بمكتبة الأوقاف بحلب ( العثمانية )، ضمن مجموع برقم (٦٤٣)، ومنه نسخة مصورة بمكتبة جامعة الملك سعود.

- 99 الهداية شرح بداية المبتدي، لبرهان الدين أبي الحسن على بن عبد الجليل أبي بكر المرغيناني (ت ٥٩٣هـ) مطبوع مع فتح القدير للعاجز الفقير، لكمال الدين محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد السيواسي المعروف بابن الهمام، والكفاية، لجلال الدين الخوارزمي الكرلاني، الناشر دار إحياء التراث العربي ببيروت.
- ۱۰۰ -الوصول إلى الأصول، لأحمد بن علي بن بَرْهان البغدادي (ت٥١٨هـ)، تحقيق الدكتور عبد الحميد علي أبو زنيد، الناشر مكتبة المعارف بالرياض، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م.
- 1۰۱ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ، لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر ابن خلكان (ت٦٨١هـ)، تحقيق الدكتور إحسان عباس، الناشر دار صادر ببيروت.